

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

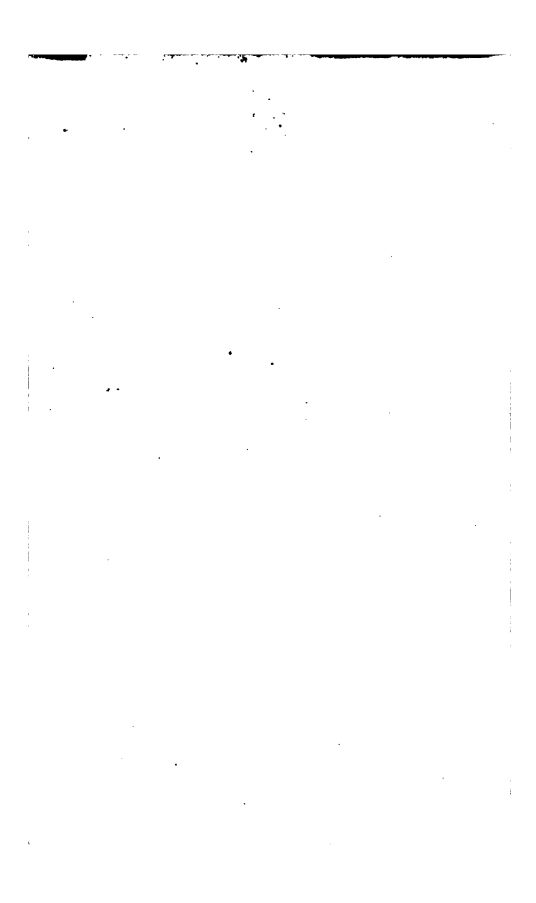
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









<u>.</u> i • l . • . .

<del>-</del> . . • 

## Biffenschaft

bes

# Slawischen Mythus

im weiteften, ben

altpreußisch-lithauischen Mythus

mitumfaßenben Ginne.



Na o

Quellen bearbeitet, fammt ber Literatur ber flawifchspreußifchs lithauischen Archaologie und Mythologie.

Ml8 ein

Beitrag gur Geschichte ber Entwicklung bes menschlichen Geiftes

entworfen bon

Dr. Ignaz Johann Hanusch,

öffentt. orb. Profeffor ber Gilofofie und ihrer Befchichte an ber t. E. Univerfität ju Cemberg.

Lemberg, Stanislawów und Tarnow, 1842.

Berlag von Joh. Millifomsfi.

275. m. 156.

Gedruckt bei 3. P. Sollinger.

. c. m. 120.

## Gr. Mohlgeboren

h e m

### IR IR IR IR IR



k. k. Nathe, dirigirendem Stabsfeldarste in Galizien, Doktor der Medicin und Chirurgie, Operateur, Chrenmitgliede der Gefellschaft der Aerste in Wien, 2c. 2c. 2c.

als Renner und Beförderer ber Wiffenschaften

widmet hochachtungsvoll bas Werk

der Berfaffer.

## Vorrede.

Die folgenden Blatter find bestimmt, ein langgefühltes Beburfnig zum Theil zu befriedigen, zum Theil-basfelbe noch fühlbarer gu machen. - Denn fie enthalten ben Berfuch einer filosofischen Auffassung unb Darftellung bes flamifden Mythus. Das miffenschaftliche Bereich bes flawischen Mythus ift aber eine bisher fo ziemlich unbefannte Lanbichaft gewesen, in welcher Manche manches Schone und Merkwürdige ahnten, ja auch oftere einen vereinzelnten Fingerzeig gaben, bag und wo es aufzufinden und aufzusuchen sei. Aber die bichten Urmalber bes Quellenchaos zu burchbringen, welche biefe Lanbichaft begrangen, bas Sahrhunderte alte Riefenmoos von den Grabsteinen hinwegzuräumen, um ihre Aufschriften zu lefen und die Ungeheuer zu bestegen, die im Sumpfe und Walbe ber Quellen biefes Mythus hausten ober wenigftens benfelben zu entfliehen, bas verfucte in beffen gangem Umfange (nach ber gegenwärtigen Literatur biefes Mythus zu schließen) nicht einmal Jemand von ben so vielen ausgezeichneten Mannern, bie, einem allgemeinen Beburfniffe bes gegenwärtigen Beitalters gemäß, an bem Riefenban ber Namifden Archaologie arbeiten.

Da ber Verfasser bieses Werkes in feiner hinsicht biesen Mannern sich an bie Seite ftellen kann: so erscheint

bas Erfaffen feines Banberftabes, um Entbedungs- ober boch Wieberauffindungs-Reisen in jenes obe - icone Land Bu unternehmen, als ein offenbares Bagnig. Und in ber That reicht er auch biese Blatter, welche bie Darftellung ber Resultate seiner bisherigen Reisen enthalten, mit einem gang eigenthumlichen Befühle ber Schuchternheit bem gelehrten flawischen und beutschen Publifum, obicon er ber feften Auficht ift, bie Zeit und Dube nicht fruchtlos verschwendet zu haben, nicht blog, mas feine eigene Belehrung, foubern auch bas Reich ber Wahrheit an fich betrifft. Denn oft, wenn fich seinem fortschreitenden Tuße Sinderniffe entgegenftellten, und bie Beifter ber Bermirrung ihre Stimme erhoben, wenn weitgahnenbe Abgrunde feinen fernern Fortgang zu erlauben brobten, und fo bem Berfaffer ber Bebanke fich unwillführlich aufbrang. habe wohl einen Jrrweg eingeschlagen: ba ermunterten ibn tröftend C. Ritter's Worte: "Selbst auf die Irrbahn fich muthig und redlich zu wagen, wird nicht ohne allen Bewinn fein; hat boch auch die Berirrung vom erfehnten Biele auf unerforschtem Bebiete nicht felten fur ben Rachfolger zum richtigen Wegweiser gebient, ja bie Auffindung mander zerftreuten Säulenglieber ober Marmortafeln auf ganz veröbetem Reviere hat ben fpatern Untersucher jum Grundbau heiliger Tempelhallen in ber jungern Bilbnif geleitet, Die früherhin ber Völfer Sammelplay und heilige Statte ein Troft ber Menfcheit mar, von nun an aber zur neuleuchtenden Rlamme in ihren hiftorien werden follte."

Auch ber Beweggrund, ber ben Verfasser biese weite Reise zu unternehmen veranlaßte, war kein zusälliger, nein, es führte ihn bazu nothwendig die Wissenschaft, zu beren Fahne er geschworen: die Geschichte und Filosofie, und zwar nicht plöglich ober in einem Augenblicke schwankenden Gefühlslebens, sondern allmählig auf dem Wege des

befonnenen Denkens, fo, bag bieg Werk felbft ichon eine Art Geschichte erlebte. Der Berfaffer ift namlich burch bie Munificeng ber ofterreichischen Regierung icon fruhe in eine solche Lage verset worben, in welcher er, von ben brudenben Lebensforgen befreit, feinem Biffenstriebe freien Lauf laffen konnte, ber ihn in bas Beiligthum ber Biffenschaft führte. Denn ichon im Jahre 1835, in welchem er noch nicht 6 Olympiaden burchlebt hatte, erhielt er bie Abjunctur ber Lehrfangel ber Filosofte an ber hochschule zu Wien, ein Uebungs = Amt, bas bie vaterliche Sorgfalt ber Regierung einzig und allein zur Ausbilbung fünftiger Professoren bestimmt. Das Dankgefühl gegen ben Staat, in welchem er nicht nur feinen erften Unterricht erhielt, sonbern auch ben 3med erreichte, ben er auftrebte, hat benfelben nicht minder als ber eigene Wiffenstrieb angeeifert, nach allem feinen Araften ben Forberungen zu entsprechen, welche ber Staat an ihn ftellte. Und ba er einen Blid in fein Juneres warf, warb er gewahr, bag, falls er fich nicht täufche, bas Bebiet ber Beschichte und Filosofie und ber bamit verwandten Wiffenschaften es fei, zu beffen Bearbeitung ihm bie Vorsehung Kraft und Neigung gegeben. Da erblidte er vor fich bas Felb ber Geschichte, auf welchem bie Gottheit bie Menschen in ben beseligenben Schoof ber Rirche versammelte, schon wissenschaftlich bebaut, ja auch bas Gebaube ber allgemeinen Thatengefdicte, bie ben ftolgen Namen ber Beltgefdichte führt, auf ziemlich fichern Grunben ruben und in fraftigen Pfeilern gleich einem weiten gothischen Dom fich in bie Bobe erheben - nur bas Felb ber Befdichte ber Bernunftentwicklung ober, um fich eines gebrauch= lichen theologischen Ausbrucks zu bedienen, bas Felb ber Geschichte ber fich selbst überlaffenen Menschheit, in fo weit biefes getrennt von jenem befteben fann, fanb er,

besonbers was die Entwicklung bes (theoretischen) Geistes durch alle die historischen Labyrinthe betrifft, öde oder doch nur theilweise im fruchtbaren blühenden Zustande. Schon damals reiste der Gedanke in seiner Seele, den Versuch einer umfassenden und zusammenhängenden Geschichte der Entwicklung des menschlichen Geistes zu wagen und deren Ausarbeitung die freien Mußestunden seines Beruses durch sein ganzes Leben zu widmen, um badurch dem Staate ein geringes Zeichen seiner Dankbarkeit und der Früchte zu geben, welche bessen Unterricht und Hilfsquellen getragen.

Die Borbereitungsfenntniffe zu einem folden Unternehmen bankt er vorzüglich ber Unterftupung feiner eblen Lehrer, von benen befonders J. Beer, gegenwärtig Beneral-Großmeifter bes ritterlichen Rrengherrn-Drbens mit bem rothen Sterne zu Brag - R. Ballaschfa, f. f. Regierungerath und Direktor ber filosofischen Studien in Defterreich - 3. Jungmann, Ritter bes Leoboldsorbens, b. 3. Reftor Magnififus ber Universität zu Brag und Prafeft bes afabemischen Gymnasiums baselbft -2. Anoll, Professor ber Welt- und öfterreichischen Staatsgeschichte, so wie ber hiftorischen Silfswiffenschaften an ber Wiener Sochicule, und J. Peithner Ritter von Lichtenfele, Profeffor ber Filosofie und beren Gefchichte an eben berfelben Universität, und viele Andere ihm sowohl während feiner Studien, als auch außerhalb berfelben, mit Rath und That auf bas vaterlichfte zu Bilfe famen, woburch fie, vereint mit vielen Ehrenmannern außerhalb bes Lehrfaches, fein Lebensglud grundeten. Der Berfaffer, von folden Mannern unterflütt, feste bie nothigen Borftubien fort, und entwarf fich ben Plan einer allg e= meinen Befdichte ber Entwidlung bes menfchliden Beiftes.

Die Geifter ber einzelnen Maturvolfer bes Alterthums traten, in bas Leichentuch ber Mythen eingehüllt, vor fein Auge, jeber mit einer eigenthumlichen Geftalt und Farbung, und boch bie Sand bem Anbern gur Bereinigung reichenb. Da trat ber inbifche Geift mit feinem ernften, fehnsuchtsvollen Blide nach einem unbefannten Etwas hervor - ihm folgte ber Beift bes alten Parfenthums mit heiterm Lichtblid und tampfluftiger Fertigfeit, zwischen und nach ihnen brangten fich bie Beifter ihrer Rinber und Anverwandten, mehr ober weniger entwickelt, niehr ober weniger lebensfrisch ober abgestorben, hervor, und ber griechische Mythengeift, mit einer unaussprechlichen Anmuth und Burbe bie Falten feines Mythenmantels, aus weldem icon hie und ba ber Lichtblid ber Filosofie hervorbrang, weithin ansbreitend, folog bie Reihe. Unter ben Fraftigen Mythengreisen erhob sich (an ber Seite zweier Anderer) auch bie bebre Beftalt bes flawischen Mythus mit mannlich bufterm Antlig und einem Bewande von ben ebelften Stoffen, jeboch verhullt in einen Rebel , ber faum ihre Umriffe erfennen ließ. Und wenn man bei ben Anbern theils vor Fulle, theils vor Glang faum zu einer Gefammtanfchanung berfelben fommen fonnte: fo hinderte beim Beifte bes flawifchen Mythus ber Rebel, bie verborgenen herrlichen Farben und Zeichnungen in ihrem wechfelfeitigen Uebergange wahrzunehmen.

Der Verfasser fixirte burch bie Schrift bie einzelnen Momente bieser Vision, allein bas Moment bes slawischen Mythus vorlor sich fast unter ben andern, wie ein Kind unter einer Menge von Erwachsenen. Damals schlug bie Geburtsstunde bes gegenwärtigen Werkes. Denn bas Kind, bas lebensfräftig war, ließ sich nicht burch die Größern erbrücken, es wußte den Blick auf sich zu wenden und erwuchs

unier ber Anschauung zu einem fraftigen Jüngling, an welchem schon hie und ba bie Farbung und Beichnung, wie fie in ber Vision an bem fraftigen Greise wahrgenom= men wurde, burchschimmerte: ba schien es, als ob ber verhüllende Mebel mehr im febenden Auge als vor ber Beftalt felbft fich befände, und burch ein nach Möglichkeit grundliches Quellenftubium ftrebte ber Verfaffer feinem Ange bie Blöbigfeit zu benehmen, bie nur theilweise Anschauungen bewirfte. Bon Reuem schritt ber Berfaffer an bie Ausarbeitung bes Beiftes bes flawifchen Mythus und schenfte bemselben vorläufig allein seine volle Aufmertfamfeit, und ward burch bas herrliche genugsam belohnt, was fich vor feinem Auge entfaltete. Allein biefe neue Anschanung erinnerte ihn an zwei Bestalten, bie er früberbin in ber Menge ber Mythengeifter nicht icharf genug firirt hatte, welche aber mit bem flawischen Dothengeift Sand in Sand gegangen waren. Es find bieg bie Gestalten bes altbreußischen und lithauischen Mythus. Er rief biefe in fein Bewußtfein gurud und fah, baß bie gange Scene fich erhellte, inbem ber Gine Mythengeift Strahlen, die aus feinem Innern hervorbrangen, auf ben andern warf, wodurch ber lette Reft bes Rebels, wenn auch nicht hinwegwich, boch burchsichtig warb und eine machtige Bruberbreiheit erscheinen ließ.

Der Verfasser war baher wieder genöthigt, zu einer britten Ueberarbeitung zu schreiten, in welcher er diese brei Brudergestalten zu malen versuchte. Und dieses Gemälde ist es, das er im gegenwärtigen Werke zur wissenschaftlichen Ansicht und Beurtheilung des gelehrten Publikums bietet, da alle drei Mythen-Gestalten zu riesenhoch sind, als daß sie die Farben des Einen auf Einmal wiederzugeben vermöchten. Er bittet alle Männer vom Fache, ihm rathend und zurechtweisend in ihren Beurtheilungen seines

Wertes an Silfe au tommen, bamit bas für bie Geschichte und Arcaologie ber alten Slawen so wichtige Moment bes Mythus, b. i. bie flawische Mythologie, immer mehr und mehr wiffenschaftlich wachse, um sich würdig an bie Seite ber Bearbeitungen bes Mythus anderer Bolfer ftellen au fonnen. Bei ben Beurtheilungen felbft fehnt er fich aber, bie Saubtbegriffe bes Werfes nach ihrem Rufammenhange im Bangen betrachtet und gewürdigt gu finden, indem er es fich angelegen fein ließ, bieg Berf mit einem organischen Beifte zu beleben, in welchem Ein . Moment für Alle und Alle für Gines thatig find. Er ift befihalb and ber Anficht, bag erft bas lette Wort feines Berfes über ben Grab ber Bahrheit bes Erften zu entfceiben vermöge. Das bie Gingelubeiten betrifft, fo erwartet er besonders von den vielen grundlichen archäologischen Arbeiten flamischer Gelehrten ber Gegenwart binreichende Aufflarung und Berichtigung, vor allem aber hofft er in Safatik's zweitem Theile ber flamischen Alterthumer - an welchem biefer Belehrte gegenwartig arbeitet - bireft ober indireft ben Fingerzeig zu finden, entweder auf bem von ihm eigenthumlich eingeschlagenen Bege fortauschreiten, ober ber Wahrheit jum Beften einen neuen an versuchen.

Sollte es bas Geschick bem sehnsuchtsvollsten Wunsche bes Verfassers in einem Augenblicke ber Gunft vergönnen, einst wieder in seine geliebte Heimath rücksehren und in ihr bie reichen Sammlungen literarischer Schäte in Wien und Prag, die durch die Sorgfalt der Regierung entweder gesammelt oder doch durch ihre Huld geschützt sind, benützen zu können: dann würde er wohl so manche Quelle der Erkenntnisse dieses Werkes, die er nur zu wohl als dürftig kennt, mit einer lebensfrischern und kräftig ern vertauschen, die ihm in seiner gegenwärtigen Lage unzugänglich war.

Doch bankt er auch in bieser allen seinen nahen und entfernten literarischen Freunden für ihre seltene Bereitwilligkeit
in Herbeischaffung der Quellen und der Möglichkeit ihrer
Benützung auf das herzlichste, und sindet sich gedrungen, vor Allen seinem Freunde und Vorgänger in der Prosessur, dem Herrn Bibliothekar Franz von Stroński den aufrichtigsten Dank für dessen unermübliche Thätigkeit in Hinsicht der Zugänglichmachung der Quellen abzustatten.

Moge bieses Werk ben Nugen ftiften, ben bie unparteiische Wahrheit stets in ihrem Innern birgt.

Befdrieben Unfange Upril 1840, in Cemberg.

Ignaz Johann Sanufc.

## Inhalt8=Verzeichniß.

|                                                                       | Seite      |
|-----------------------------------------------------------------------|------------|
| A) Begriff bes Mythus und ber Mythologie                              | 1          |
| 1. Beariff ber Gefcichte                                              | _          |
| 1. Begriff ber Gefcichte                                              | 2          |
| 8. Mythus. Mythologie                                                 | 8          |
| B) Erorterung bes Begriffs bes Mythus unb ber Dhe                     | •          |
| thologie                                                              | 5          |
| 1. Berhaltnif ber Mythologie jur Dythengefchichte. (Mythenfilofofie - |            |
| filosofifche Geschichte ber Mythen)                                   | _          |
| 2. Dauer bes Dythus                                                   | . —        |
| 8. Sauptarten ber Mythen                                              | 6          |
| 8. Hauptarten ber Mythen                                              | 7          |
| 1. 2. 3. Dreierlei Arten berfelben                                    | _          |
| D) Berhältniß ber Mythologie zur Archäologie und burch                |            |
| fie gu anbern Biffenschaften                                          | 8          |
| fie zu anbern Biffenschaften                                          |            |
| 2. Berhaltniß ber Archaologie jur Geschichte                          | 9          |
| 8. Berhaltniß ber Mythologie gur Filosofie                            |            |
| E) Bon ber Stellung ber Slawen in ber Anlturgeschichte                | _          |
| 1. Das Duantum ber Slawen                                             | 10         |
| 2. Ueber bie Rulturempfanglichfeit ber Clawen, bem Begriffe und ber   |            |
| Geschichte nach                                                       | _          |
| 8. Erflarungen berfelben                                              | 12         |
| 4. Erklarung vom religiofen Standpunkte aus                           |            |
| 5. Bahrer Standpunkt ber Wiffenschaft                                 |            |
| F) Bon bem Nationalcharafter ber alten Slawen                         | 16         |
| 1. Frommer, fanfter Grundzug bes flawischen Charafters                |            |
| 2. Analogien mit ben Orientalen und Germanen                          | <b>1</b> 9 |
| 8. Erffarung ber bem flamifchen Grundcharafter wiberfprechenben Merts |            |
| male besselben                                                        | 20         |
| G) Faftifche Grunbanfichten über bie Mythen ber alten                 |            |
| Slamen                                                                | 21         |
| 1. Mythenmittheilung                                                  | _          |
| 2. Bebingungen berfelben                                              | 23         |
| 3. Sifteriche Meissele                                                | QK         |

|                                                                               | Seite      |
|-------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 4. Der flawifche Mythus als ein Aggregat frember Mythenelemente?              | 27         |
| 5. Der flawische Mythus als blog inbifch?                                     | 29         |
| 6. Burbigung biefer Anficht                                                   | 81         |
| H) Bon bem Befen bes flawifchen Mythus                                        | 32         |
| 1. Bereinigung ber entgegengefesten Anfichten über ben flawifchen Mythus      | _          |
| 2. Elemente des flawischen Muthus                                             | 33         |
| I) Schwierigfeiten ber Darftellung flamifcher Mythen .                        | 34         |
| 1. Schwierigfeiten in hinficht ber orientalifchen Mythenelemente              |            |
| a) Unbestimmtheit des Begriffs Indien ,                                       | 38         |
| β) Bielheit ber Slawenflamme. Urfprung bes Ramens Slaw von ber                |            |
| Feuergottin Slawa. Etymologische Bermanbtschaft zwischen bem                  |            |
| Ramen Slaw, Wand und Srb in Uebereinstimmung mit ber hiftos                   |            |
| rischen                                                                       | 89         |
| 2. Berfchiebenheiten in ber Angabe ber flawifchen Stamme in fpaterer          |            |
| und fruherer Belt                                                             | 41         |
| 8. hiftorifchefilosofifche Losung biefer Schwierigkeiten                      | 43         |
| 4. Schwierigfeiten in hinficht ber nicht orientalischen Mythenelemente .      | 44         |
| 5. Schwierigfeiten in Sinficht ber Berbinbung ber orientalischen und nicht    |            |
| orientalifchen Mythenelemente                                                 | 45         |
| 6. Theilweise Behebung biefer Schwierigkeiten burch bas Berhaltniß bes        |            |
| flawischen Mythus zu bem altpreußischen und lithauischen                      | _          |
| K. Bon ben Quellen bes flawischen Mythus                                      | 47         |
| 1. Unmittelbare Quellen. a) Ueberrefte bes Beibenthums in ftummen             |            |
| Dentmalen. Literatur berfelben                                                | _          |
| 2. b) in fprechenben Denfmalen. α) Gefange u. zwar fchriftlich vorhaubene.    |            |
| Literatur b. 6) gefammelte. Literatur b                                       | 51         |
| 8. γ) Sagen, Sprichmörter 2c. Literatur b                                     | 56         |
| 4. c) alte Rechte und Gefete. Literatur b                                     | 58         |
| 5. d) bie Sprache, Literatur b                                                | <b>6</b> 0 |
| 6. Mittelbare Duellen. α) geografifche. Literatur b. β)historifche Chronifen, | _          |
| Literatur b. Bragmatifche Gefchichte-Werte. Literatur b                       | 62         |
| L) Gegenwärtiger Buftand ber flawifchen Mythologie.                           | 72         |
| 1. Angabe bes Buftanbes aus Beugniffen                                        |            |
| 2. Sauptarten flawischer Mythologien                                          | 74         |
| 8. Literatur ber flawischen Mythologien                                       | 76         |
| M) Bebingungen ber Darftellung bes flawischen Mythus                          | 79         |
| 1. Objettive Bebingungen                                                      |            |
| 2. Subjektive                                                                 | 81         |
| 3. Bu hoffenbes Resultat aus beren Bereinigung                                | 83         |
| N) Berfuch einer Biffenschaft bes flawischen Mythus                           | <b>60</b>  |
| Im Allgemeinen. 1. Berhältniß ber Glawen in fulturhiftorischer hinficht       |            |
| ju ben Drientalen und Ofcibentalen                                            |            |
|                                                                               | 97         |
| dem orientalischen Buddha-Koros-Sur-Dienste                                   | 87         |

XV

|                                                                      | Selle |
|----------------------------------------------------------------------|-------|
|                                                                      | 145   |
| 1. Bon ben flawifden Lichts and Feuergottern im Allgemeis            |       |
| nen. Einheit und Mehrheit bes Belboh's und Cornoboh's. Der           |       |
| parsists = slawists Dew - Diw                                        | 149   |
| 2. Der oberfte Lichtgott im flamifchen Mythus ift Swa-               |       |
| to wit. Beweife. Becherfultus. Roloffalitat ber Connengotter unb     |       |
| auch Swatowit's, fo wie allgemeine Attribute besselben               | 151   |
| a) Einzelne hiftorifche Attribute Swatowit's mit fleter Rudficht auf |       |
| parfische Mythen                                                     | 155   |
| β) Attribute Swatowit's aus ber Ctymologie feines Namens : Swatowit  |       |
| und Swatowid                                                         | 158   |
| y) Attribute Swatowit's feinem Rultus nach mit Rudficht auf ben      |       |
| parfifden ber Lichtgötter                                            | 101   |
| d) Swatowit im Berhaltniß ju anbern Mythenelementen, befonbere       |       |
| gu Baba und Piorun. Bebeutung und Bebeutenheit Ziata-Baba's          |       |
| Ježi-Baba als Gegensag Zlata Baba's. — Einheit bes Lichts,           |       |
| Feuers, Baffer und Erbenfultus im flawifchen Mythus. Jason ber       | 465   |
| Leuchtenbe als Piorun — Swatowit                                     | 100   |
| mer: und Bintergottes. Sonnenpantheon qu Karenz. Lichtgotter,        |       |
|                                                                      | 171   |
| 8. Reber bie einzelnen Lichtgotter ber Glamen und inebefons          |       |
| bere von Jutraboh. Muthmagliche Gestalt eines Morgeu- und            |       |
| Abendgottes als Wit. Raufchnits fantastische Schilderung von Swa-    |       |
| towit. Ueber Mafch obotritifche Alterthumer. Altflawisches Alfabet   |       |
| enthält Wit als ibentisch mit Gott                                   | 177   |
| 4. Bon bem höchften Gotte ber Finfterniß und anbern bofen            |       |
| Gottern ber Slamen. Wrah - Cernoboh in feiner Analogie mit           |       |
| Ahriman, Der Vodha bei Maich ift Cernoboh, Beweis aus beffen         |       |
| Attributen und Runenzeichen. Andere Formen Cernoboh's an fich und    |       |
| bei Masch. Berhaltniß Cernoboh's zu Siwa und Perun und zu ans        |       |
| bern Gottergebilben in Sinfict feines Berfchmelgens mit ihnen -      |       |
| Bollmers merkmurbige Schilberung Cernoboh's                          | 183   |
| 5. Bon ben brei parfifcheflawifchen Jahresfeften, Angabe             |       |
| ihres Begriffs im Allgemeinen                                        | 191   |
| a) Mihrgan - Koleda urfpringlich bas Feft ber neugebornen Sonne.     | 400   |
| Deffen Uebergang in ein Gefchente und Gefangfeft                     | 198   |
| β) Newruc — Letnice (Tuřice) bas Frühlingsfest. Slawischer Urs       |       |
| fprung bes Namens Tur. Belege bafür. Aufftellung von Maibau-         |       |
| men. Gefarbte Gier und Bafferbegiefungen. Gitte bes Tobaustras       |       |
| gens. Bebeutung besfelben. Das merfwurdige Trauers und Rampffeft.    | 194   |
| Trysna mit ahnlichen orientalischen Festen parallelifirt             |       |
| Wassersest. Debuttion bieser sawisch. Wassers und Feuerreinigungen.  |       |
| mallerleit' Seonttion olelet framtlid' mullere und generreinignugem  |       |

|    | Wefentliche Momente biefes Feftes. Bezug bes Beitstanges auf biefes |     |
|----|---------------------------------------------------------------------|-----|
|    | Beft. Berhaltniß ber Tange ju ben Sonnenfeften. Grilarung bes       |     |
|    | Sobotka - Beftes einer Sage nach. Berg Zabothus ober Sobotus        | 000 |
|    |                                                                     | žU. |
| Q) | Bon ber Bereinigung ober Berfchmelgung ber parfi-                   |     |
| •  | fchen und indifden Glemente im Mythus ber Glamen.                   |     |
|    | Erflarung ihrer Ginheit aus hiftorifchen und fpefulativen Grunben.  |     |
|    | Beziehung auf ben flawifchen Mythus und bie alte einfache Raturs    |     |
|    |                                                                     |     |
|    | religion. Berhaltniß bes Perun- und Swatowit-Rultus in flawischen   |     |
|    | ganbern nach ber Analogie ber Bubier und Magier . Sarmanen und      |     |
|    | Bramanen. Aftronomifde Bebeutung bes Trimurti-Triglaw-Mythus.       |     |
|    | Beifpiele einer Berfchmelgung bes Porun- und Wit-Mythus im          |     |
|    |                                                                     | 905 |
|    |                                                                     | 205 |
| R) | Bon ben Grundzügen ber flawifch preußifchen Mythen                  | 219 |
|    | Indifche Elemente und zwar vorzüglich bie preußische Gotterbreiheit |     |
|    | in ber Form bes getrennten Trimurti                                 | _   |
|    | Perkun - Brama. Seine Bebeutung, Etymologie, Attribute,             | -   |
| 1. |                                                                     |     |
|    | Berhalfniß zu Perkunatele, Okopirnos. Uebereinstimmung              |     |
|    | bes preußischen mit bem inbischen Trimurti in ben Gefichtegugen     |     |
|    | und Attributen. Berhaltniß Schwaixtix ju Porkun. Feuerfultus        |     |
|    |                                                                     | 218 |
|    |                                                                     |     |
| Z. | Potrimbo - Wischnu. Seine etymologische und Sach: Bebeus            |     |
|    | tung. Schlangenfultus. Gine fpiralformig gewundene Schlange fein    |     |
|    | Symbol als Atrimpos. Wischnu-Potrimbo als hausliche Schutgotts      |     |
|    | beit                                                                | 216 |
| •  | Pekollo - Shiwa. Geine Etymologie und Charafter. Bergleich          |     |
| ο. |                                                                     |     |
|    | mit bem inbifchen Patala. Urfprung ber Tobienfopfe Patello -        |     |
|    |                                                                     | 218 |
| 4. | Bon bem preußischesflawischen Trimurti                              | 219 |
|    | Gegenfeitiges Berhaltniß bes Perkun ; Potrimpo ; Pikiello ; Schwal- |     |
|    | tix; Okapirnos fyfitalifc und aftronomifc betrachtet                |     |
| ĸ  | Bon ben parfifden Glementen im altpreußifchen                       |     |
| ٠. |                                                                     | 221 |
|    |                                                                     | 241 |
|    | a) Der oberfte Lichtgott ber alten Preußen. Sein Mittlers           |     |
|    | Amt. Bergleich mit Radegast und Swatowit (Wischnu-                  |     |
|    | Mithras). Drei Auschwe-Jahreshauptfefte. Das erfte Auschwe-         |     |
|    | Teft ale Pergrubie- und Wesna-Fest. Deffen Ibentitat mit bem flas   |     |
|    | wifden Majowka-Letnice-Turice-Fefte. Erfcheinen bes Honidlo         |     |
|    | und ber Lada. Das zweite Auschwo-Fest als Gabio-Kekyris-Rassa-      |     |
|    |                                                                     |     |
|    | Feft, Deffen Ibentitat mit bem flawischen Kupala-Sobotka. Bers      |     |
|    | bindung mit Erntefesten. Auschwo in dem Dualismus Sotwar-           |     |
|    | Ziemienikas (Kurcho) als Belboh und Černoboh, Ormuzd-               |     |
|    | Ahriman. Bebeutung ber jahrlichen Berftorung und Wieberhers         |     |
|    | ftellung von Kurcho's Bildniß. Das britte Auschwe-Fest als          |     |
|    | formand and transfer a south some action transfer and action        |     |

| Seite                                  |                            |
|----------------------------------------|----------------------------|
| mtitat mit bem Koloda - Fefte. Bers    | Okanirmas - Reft. Deffen   |
| it                                     |                            |
| e ber Fiufterniß ber Brengen           | a) Bon bem boditen @       |
| fterfchar. Parallele zwifchen Ahriman  |                            |
| vifchen bem Cernoboh und feinen        |                            |
|                                        |                            |
| lith au ifch en Mythen. Berhalt-       | 8) Von ben Grundzügen      |
| b Mythen zu ben flawifchen 281         |                            |
| ment im lithauischen Mythus            |                            |
| erwüftung burch Wanda und Woja.        |                            |
| Regenbogen als Erofter. Die neun       |                            |
| n                                      |                            |
| ti. Bebeutung ber lithauischen Triopa  | 8) Der lithanische Tri     |
| law und ber germanisch effanbinavis    |                            |
|                                        |                            |
| n Gottheit : Momente bes Trimurti 236  | al Die lithauischen meihl  |
| Attribute. Bebeutung. Parallele gwis   |                            |
| Beftalten im inbifchen, griechifchen,  |                            |
|                                        |                            |
| natele. Sie ist Jano analog 239        |                            |
| hre Berbinbung mit bem Sonnengott      |                            |
| b Polel ber Slawen). Ihr Berhalts      |                            |
|                                        | niß zu ben Sonnenfefter    |
| Ihr Berhalfniß jur Krasopani,          |                            |
| ift Sonnengottheit. Ihre hohe Bebeu-   |                            |
| 1 Mythus erhalten. Ihre Beinamen . 242 |                            |
| ifthe Ceres = Krumine und Proser-      |                            |
| eigen in bie Unterwelt und Bermah-     |                            |
| engott 244                             |                            |
| hervenmythus für bie Geschichte unb    |                            |
| on verglichen mit ben Gelonon bes      |                            |
| chopfungemythus ber Slawen nach        |                            |
|                                        |                            |
| Umformung bes flawifden                | r) Bon ber eigenthümli:    |
|                                        |                            |
| ten ber Subjektivitat im Begriff unb   |                            |
| lichkeit. Bauberei. Priefter. Ihr Uns  | ber Sache nachgewiesen. Ur |
|                                        |                            |
| ber Oberwelt, Belt und Unterwelt 255   | 2. 3m Befonbern. Borfte    |
|                                        | A. Dberirbifche Gotter     |
| :1                                     | a) Das Firmament, ber H    |
| emeine Lichts, Sonnens und Donners '   | b) Perun (Swatowit), ber   |
| mannigfaltigen Geftalten als Donners   |                            |
| und Bab (Bub) Charlesunt Mid           | aatt Rálbah unh Čarne      |

XIX

|                                                                                                      |      | Beite |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-------|
| 2. bes ehelichen Berhaltniffes (Lada, Lel, P. Did). Darftellung ber Gefchichte biefer Mythenelemente |      |       |
| ihrer höchsten Bedentung an bis zur unterften                                                        |      | 344   |
| d) bes Greisenalters                                                                                 |      | 366   |
| e) bes Tobes                                                                                         |      | 367   |
| B) Gottheiten bes außerhauslich en Lebens ber Slawen                                                 |      |       |
| 1. Der Biehaucht                                                                                     |      | 368   |
| 2. Des Aderbans (Feft ber Ausfaat - ber Betreiberei                                                  | je — |       |
| ber Erntebeenbigung im Bereine mit ben brei parfifch-flawi                                           |      |       |
| Jahreshauptfesten)                                                                                   |      | 371   |
| 8. Des Rrieges                                                                                       |      | 380   |
| 4. Bom Rulturleben ber Glawen                                                                        |      | 383   |
| a') Gewerbe nub hanbel                                                                               |      | 385   |
| β') Kunst                                                                                            |      |       |
| a) Blastif                                                                                           |      | 387   |
| β) Mufif                                                                                             |      | 888   |
| γ) Poesie. Altslawische Kukliker                                                                     |      |       |
| y') Biffenfcaft. Priefter. Beilige Bucher. Ru                                                        |      |       |
| Chulen u. s. w.                                                                                      |      | 200   |
| C. Bon ben unterirbifchen Gottern ber Clawen                                                         |      |       |
| Borfiellung von ber Seele nach bem Tobe. Leichenfeierlichte                                          |      | 100   |
| Tobtenmale. Borfiellungen vom Jenseits. Tobten-Götter, mi                                            |      |       |
| , , ,                                                                                                | ruus |       |
| liche und weibliche. Haupt- und Untergötter. Tobtenberg.                                             |      |       |

#### **A**.

## Begriff des Mythus und der Mythologie.

1.

Weränderung. Doch ift die Veränderung des fysisch Endlichen eine ansbere, als die der geistig Endlichen; benn jene ist die eines Kreislaufes, diese die eines Fortschrittes. Erstere weiset trop der unendlichen Veränderungen doch periodisch stets das ewige Einerlei, und die Naturzgeschichte ist deshalb bloß Naturbeschreibung. Lettere aber weiset trop des steten Wiederkehrens analoger Fälle eine fast unübersehdare Menge von Niedagewesenem. Sie ist die Geschichte im eigentlichen Sinn. Daher hat nur das Menschengeschlecht eine Geschichte in diesem Sinne; indem es unter den Erdbewohnern allein in einer steten Fortentwickelung ist, zu welcher jeder Einzelne entweder hemmend (weil Unthätigkeit hier auch Hemmung ist) oder fördernd (jedoch in unendelich verschiedenem Grade) ins Verhältniß tritt.

Doch ift die Gelbftftandigkeit des Einzelnen in diesem Berhaltniffe mit einer gewiffen Nothwendigkeit vereint. Denn das Ziel, dem
sich die Menschheit annahert und auch der Beg hiezu ift nicht etwa
ein willkurlicher und regelloser: sondern die Weisheit des unendlichen Beistes, welcher der Natur und der Menscheit das Dasein gab und
sie erhalt, bestimmte das Ziel, bestimmte den Weg.

Wenn daher der Einzelne Etwas an den Tag gebracht, was ein Sinderniß im Wege zum Fortschritt ift, so ist es mit dem Fluche be- laden, daß es, wenn es auch nicht gleich außerlich aus dem Wege geräumt wird, doch sich selbst innerlich verzehrt. Alles Schlechte bringt mit sich den Wurm der eigenen Vernichtung zur Welt, während das

Gute in ewig frischer Jugend blut, und wohl aufgehalten, boch nicht zurückgehalten werben kann; benn seine Meußerung ist eben so wesentlich als nothwendig. Jedes Aufhalten besselben ift bloß der Zeit nach ein solches; benn seinem tiefern Wesen nach ist es selbst ein Befördern des Guten. Wenn nämlich das Gute an seiner Entfaltung von Außen gehindert wird (ein Hindern von Innen ist ohnehin undenkbar), so zieht es sich (welches den Keim des Lebens eingeboren hat) in sich zurück und kräftigt sich, bis es die äußeren Schranken zu brechen vermag. So ging es z. B. dem Christenthum bei den Heidenverfolgungen, so geht es und wird es allem Guten gehen bei dessen Verfolgungen durch Dummheit und Bosheit.

Dieß ist die Nothwendigkeit in der Fortentwickelung der Menscheit vereint mit deren Selbstständigkeit; benn nothwendig wird das selbsterzeugte Gute erhalten, nothwendig das Schlechte zerstört, weil ersteres mit dem göttlichen Zwecke des Menschengeschlechtes in Freundschaft, letteres in Feindschaft steht. Dieses Erhalten des Guten, Zerzstören des Schlechten (oft auch gegen menschlichen Willen) ift es, welches in der Geschichte des Menschengeschlechtes das Leiten der göttlichen Vorsehung genannt wird.

Es ist daher bas Fortentwickeln ber Menschheit unter ber Leitung ber göttlichen Vorsehung — bie Geschichte.

2.

Un der Geschichte läßt sich jedoch ein zweisaches Moment, ein inneres und äußeres unterscheiden, troß der innigsten Einheit derselben. Denn die Selbstständigkeit des Einzelnen in der Geschichte ist es, welche beren einzelne Veränderungen zu Thaten macht, während die Veränderungen der Natur bloße Wirkungen sind. Jede That ist aber die Realisirung eines Zweckes, der als Gedanke (oder doch als Vorstellung, Unschauung, Gesühl) in der Seele des Handelnden (also innerlich) war, ehe er in und durch die That seinen Körper in der Außenwelt erhielt. Ja, es ist dieser Gedanke selbst die Seele der That; benn sie ist der verkörperte Gedanke, wie der Gedanke die noch innere Handlung ist. Der Gedanke ist das Vorbild, die That sein Ub- oder Nachbild.

Die Entwickelung in ber Gefchichte ift baber theils die ber Be-

banken, theils die ber Thaten. Beibe fteben unter ber Leitung ber göttlichen Vorfehung; benn fie find von einander untrennbar.

Beil nun das Prinzip der Gedanken der Menschheit der menschliche Geist (xar' exoxno, mens) ist: so steht die Geschichte ber Entwickelung des (menschlichen) Geistes neben der Thaten-Geschichte und ihre Einheit erst ist die wahre Belt- oder Universal-Geschichte.

3.

Die Menschheit fteht ihrer, Inneres und Meußeres in fich umfaffenden Befenheit nach, in einem Doppelverhaltniffe zur Natur und jum Beifte (mreuua). Ihr Berhaltniß jum Beifte gibt, mas ihre Entwickelung anbelangt, die Ergiebung (im bochften und edelften Sinne bes Bortes). Go wie fich aber ber Menfch in Binficht ber Erziehung ursprünglich passiv und aufnehmend verhalt und verhalten muß, ba eben erft die Erziehung feine folummernde Gelbftthatigfeit wedt, fo verhalt er fich jur Natur, falls von einer Entwickelung die Rebe fein foll, aktiv und gebend, d. h. er tritt (negativ) aus deren beengenden Schranken und brudt berfelben (affirmativ) fein Beprage auf, indem er fie vergeistigt. In diefer Sinfict ift die Menfcheit ber Berkules, ber mit feinen Riefenarmen gegen bie Ungeheuer und Schreckniffe ber Matur ankampft, fie ift aber auch ber Orfeus, beffen Lönen das Starre und Wilde folgt. Herkules und Orfeus hatten aber bie Periode der Rindheit zu burchleben, ehe fie als Manner ihre unsterblichen Werke vollführten. Go auch die Menschheit. Gie muß burch ihr gesammtes Kindesalter ber Natur Tribut entrichten, um ihr außeres Dafein zu friften. Denn anfangs fteht bem Natur = Menfchen die Natur als das Mächtige gegenüber, indem diefer als folcher durch fie und in ihr allein besteht. Diefe Obermacht der Natur, ohne welche der Menich nicht einen Athemaug machen fann, läßt in ihm mit der Morgendammerung des Gelbstbewußtseins das Abhangigkeits = Gefühl erwachen, in welchem er sich in nothwendigen untergeordneten Berhaltniffen weiß. Dit der Entwickelung der diefem Berhaltniffe entsprechenden Gedanken und Thaten beginnt der Menich im Stande der Matur fein thatiges Leben. In feinen Gedanken erfaßt er bas Machtige ber Natur juvorderft in deffen Meußerlichkeit und Gingelnbeit (Ketische), bann abnet er bas Machtige als ein Inneres und fest es wieder entweder als ein Dunkles seinem Gefühle vor — oder er veranschaulicht es sich durch Zeichen — oder er strebt im Symbole seiner Fantasie das mächtige Unbekannte klarer vorzustellen. Gelingt es dem Naturmenschen, biese seine beiden Gedankenrichtungen, wovon die Eine das Aeußere, die Andere das Innere anstrebt, zu einen, dann wird ihm Ruhe und Frieden. Es ist dieß der Standpunkt des Mythus (im umfassendsten, jedoch den Begriff des Märchens aussschließenden Sinne).

"Der Menfc (fagt Borres in feiner "Mythengeschichte ber affat. Belt," Beidelberg 1810), der Menfch in Diefer Periode ift fomnambul, wie im magnetifden Ochlafe mandelt er feines Bewußtseins unbewußt im tiefern Bewußtsein der Welt einher, fein Denken ift Traumen in den tiefern Nervenzugen, aber diese Traume find mahr; benn fie find Offenbarungen der Matur, die nimmer lugt, in ein junges, reges, unerlogenes Leben — ber fruhe Menfch ift bas artikulirte Bort, bas die Erbe ausgesprochen, wie die Belt bas Bort von Gott; in den Reden, die er führt, tont die dumpfe Oprache ber Elemente fort, eines Jeben eigenthumlicher Akcent laft fich in ihnen unterscheiben." - Go tragen die Mothen bas Geprage bes aus tiefem Schlummer erwachenden Menschengeistes und ber forschende Mytholog schaut barin die Unfänge ber Kultur (auf bem Standpunkte ber naturlichen Entfaltung). Bas ber Mythus objektiv, bas ift die Mnthologie subjektiv; benn fie ift die Reproduktion des Mythus in einem denkenden Befen. C. Ritter (»Vorhalle europ. Bolk. Gefch." Berlin, 1820, p. 309) beutet bieg Berhaltniß an, wenn er fagt: "Much in ber Mythologie, wie in ber Sprache, gibt es eine innere Struftur, ein Grundgewebe, beffen Aehnlichkeit bei aller außeren Berschiedenheit auf einen verwandten Ursprung hinmeiset. Gie ift bas verflochtenfte Gebilbe bes menschlichen Beiftes, unendlich reich, aber auch höchft veranderlich in feiner Bebeutung, die boch allein bas Wefentliche ift."

# Erörterung des Begriffs vom Mythus und der Wythologie.

ı.

Beil ber Mythus, gleich bem Lallen bes Kindes, ber erfte unvolltommene Ausbruck des benkenden Menschengeistes ift, so theilt er mit diesem auch beffen Eigenthumlichkeit. Der Menschengeift lebt nur als Einheit einer großen Menge von Volks-, Stamm-, Familiengeistern u. f. w. Daber hat auch jedes Bolk einen eigenthumlichen Mythenkreis, ja felbst basselbe Bolk hat in verschiedenen Zeiten eigenthumliche Mythen. Denn biefe find, wie ber fie producirende Menfchengeift nichts Starres, fie fteben mit ibm in einer genetischen Fortentwickelung. Die mabre Mythologie ift baber nie blos Mythenbeschreibung, fondern mefentlich Drythengeschichte, und als folde ber Beginn ber Beschichte ber Entwickelung bes menschlichen Beiftes (auf bem Standpunkte feiner naturlichen Entfaltung). Und wie die Mythen=Filosofie, besonders als Mythen=Beschreibung die Eigenthumlichkeit, ben Beift (l'esprit) ber einzelnen Bolks-Mythen mit icharfen Bugen ju zeichnen und badurch unbeschadet ber etwaigen historischen Verwandtschaft berfelben zu unterscheiden hat: so hat die filosofische Geschichte der Mythen dieselbe in ihrer genetischen Entwickelung in ben brei Perioden, bes Urmpthus feiner Bluthe - und feines Ubsterbens darzuftellen.

2.

Die britte Periode — das Absterben nämlich, ereilt jeden Mythus. Denn einerseits ist der mythenbildende Mensch noch nicht der freithätige, da er darin der Natur unterthan ist, anderseits ist der Inhalt des (eigentlichen) Mythus (in dessen Unterschiede von der Allegorie) ein blos natürlicher, also selbst bei dem geistreichsten (scharssinnigsten) Mythus geistlos. Aber nur das Geistige als solches hat selbstständiges Leben, Leben mit Fortentwickelung. Wie daher im menschlichen Innern das Bewußtsein des Geistigen und mit diesem die Selbstständigkeit auftaucht, hat auch die Todesstunde des Mythus geschlagen, und zwar gerade in dem Verhältnisse, in welchem er blos Natürliches enthält. Daher z. B. die geistlosen japanischen und chine-

| •                                                                                                      | Serie |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Okapirmas - Feft. Deffen Ibentitat mit bem Koloda - Fefte, Ber-                                        |       |
| håltnif Auschwe 32 Swatowit                                                                            | 221   |
| β)Bon bem bochften Gotte ber Finfterniß ber Prengen                                                    |       |
| fammt feiner unterizbifden Geifterfchar. Parallele zwifden Ahriman                                     |       |
| und ben Dew's, fo wie zwischen bem Cernobah und seinen                                                 |       |
|                                                                                                        | 228   |
| 8) Bon ben Grundzagen ber lithanifden Rythen. Berhalt-                                                 |       |
| niß ber lithanischen Sprachen und Mythen zu ben flawischen                                             | 231   |
| a) Anthropogonisches Element im lithanischen Mythus. —                                                 |       |
| Beltüberfdwemmung und Berwüftung burch Wanda und Weja.                                                 |       |
| Rettung ber Menfchen. Der Regenbogen als Erofter. Die nenn                                             |       |
| Urflamme ber Lithauen entfleben                                                                        | 234   |
| β) Der lithanifche Trimurti. Bebentung ber lithanifchen Triopa                                         |       |
| in ihrem Berhaltniß jum Trihlaw und ber germanisch effanbinavis                                        |       |
|                                                                                                        | 235   |
| 7) Die lithauischen weiblich en Gottheit: Momente bes Trimurti                                         | 236   |
| 1. Maja = Laima. Ihre Attribute. Bebeutung. Parallele zwis                                             |       |
| ichen ben ihr entsprechenben Bestalten im indischen, griechischen,                                     |       |
| 1                                                                                                      | 237   |
| 2. Saraswati — Perkunatele. Sie ift Jano analog 3. Lakschmi — Lada. Ihre Berbinbung mit dem Sonnengott |       |
| Sotwaros, Lelus (Lel und Polel der Slawen). Ihr Berhälts                                               |       |
| niß zu ben Sonnenfesten                                                                                |       |
| 4. Parwati = Liethua. Ihr Bethalinif jut Krasopani,                                                    |       |
| Freia, Venus n. f. w. Sie ift Sonnengottheit. Ihre hohe Beben-                                         |       |
| tung hat fich im lithauischen Mythus erhalten. Ihre Beinamen .                                         |       |
| 5. Kali = Niola. Die lithauische Ceres = Krumine und Proser-                                           | ~-~   |
| pina = Niola. 3hr herabfleigen in bie Unterwelt und Bermah-                                            |       |
|                                                                                                        | 244   |
| d) Bichtigfeit bes lithanifden Geroeumythus für bie Gefchichte unb                                     |       |
| Mythologie. Der Beros Gelon verglichen mit ben Gelonen bes                                             |       |
| herobot. Bahricheinlicher Schöpfungemythne ber Slamen nach                                             |       |
| lithauischem Mythus                                                                                    | 246   |
| T) Bon ber eigenthümlichen Umformung bes flawischen                                                    |       |
|                                                                                                        | 248   |
| 1. 3m Allgemeinen. hervortreten ber Snbjeftivität im Begriff unb                                       |       |
| ber Sache nachgewiesen. Unfterblichfeit. Banberei. Briefter. 3hr Uns                                   |       |
| terschied und Bebeutung                                                                                | _     |
| 2. Im Befonbern. Borftellung ber Oberwelt, Belt und Unterwelt                                          | 255   |
| A. Dberirbifde Gotter                                                                                  | 256   |
| a) Das Firmament, ber himmel                                                                           |       |
| b) Perun (Swatowit), ber allgemeine Lichts, Sonnens und Donners                                        | `     |
| gott in feinen wanbelbaren und mannigfaltigen Gestalten als Donners                                    |       |
| gott, Belboh und Černoboh, und Boh (Buh) überhaubt. Blick                                              |       |

| elemente                                                | •     |      |      | . 257         |
|---------------------------------------------------------|-------|------|------|---------------|
| e) Die Gestirne                                         | •     |      |      | . 266         |
| a) im Allgemeinen                                       |       |      |      | . —           |
| β) im Befonbern. Die Sonne, ber Mond, bie Ste           | rne,  | befo | nbet | :6            |
| ber Morgens und Abentftern                              |       |      |      | . 268         |
| d) Lufterscheinungen. Rebenfonnen. Norblicht. Sonnen    |       |      |      |               |
| genbogen                                                |       |      |      |               |
| o) Better. Einzelne mythifche Gestalten besfelben haben | ein   | nrf  | okng | \$            |
| liche hohe Bebeutung                                    |       |      |      |               |
| r) Wind und Luft                                        |       |      |      | . 276         |
| Brbifche Gotter                                         |       |      |      | . 277         |
| a) bes naturlichen Momentes bes Erbenlebens             |       |      |      | . 278         |
| I. Das Symbol bes allgemeinen Raturlebens               |       |      |      | . —           |
| II. Die Symbole ber einzelnen Elemente bes Re           |       |      |      | . 288         |
| 1. Die Naturgeister                                     |       |      |      |               |
| a') Die fymbolifchen Raturgeifter                       |       |      |      | . —           |
| b') Die personificirten Naturgeister .                  |       |      |      | <b>. 2</b> 87 |
| a) Der unorganischen Ratur                              |       |      |      | . —           |
| 1. Fener . Glementargeifter                             |       |      |      | . 288         |
| 2. Baffer. Elementargeifter                             |       | •    |      | . 291         |
| a') im Allgemeinen. Allgemeiner Bafferti                | ıltu  | ber  | Sla  | •             |
| wen. Seine Beziehung auf ben C                          | onn   | ens  | obet | :             |
| Fenerfultus                                             |       | •    |      | . —           |
| β') im Besonbern                                        |       | •    |      | 297           |
| (1) bie guten                                           |       | •    |      |               |
| (2) bie bosen                                           |       | •    |      | 299           |
| (3) bie neutralen Wafferelementargei                    | ter   |      |      | _             |
| 8. Erb : Elementargeister                               |       |      |      | 301           |
| 4. Euft = Clementargeister                              |       |      |      | 805           |
| β) ber organischen Ratur, und zwar:                     |       |      |      |               |
| a') ber vegetativen Ratur (Felbs, 2B                    | alb=, | ₿a   | ums  | :             |

. . . . 340

c) bes mannbaren Alters . . . . . . . . . . . . . . . . 341

b) ber Rindheit und bes Jugenbalters .

1. bes gefdwifterlichen Berhaltniffes

### A.

## Begriff des Mythus und der Mythologie.

ı.

Wiles Endliche fällt seinem Begriffe nach unter die Kategorie der Beränderung. Doch ist die Veränderung des spsisch Endlichen eine ansbere, als die des geistig Endlichen; denn jene ist die eines Kreislaufes, diese die eines Fortschrittes. Erstere weiset troß der unendlichen Veränderungen doch periodisch stets das ewige Einerlei, und die Naturgeschichte ist deshalb bloß Naturbeschreibung. Lettere aber weiset troß des steten Wiederkehrens analoger Fälle eine fast unübersehdare Menge von Niedagewesenem. Sie ist die Geschichte im eigentlichen Sinn. Daher hat nur das Menschengeschlichte eine Geschichte in diesem Sinne; indem es unter den Erdbewohnern allein in einer steten Fortentwickelung ist, zu welcher jeder Einzelne entweder hemmend (weil Unthätigkeit hier auch Hemmung ist) oder fördernd (jedoch in unendlich verschiedenem Grade) ins Verhältniß tritt.

Doch ist die Selbstständigkeit des Einzelnen in diesem Berhaltniffe mit einer gewiffen Nothwendigkeit vereint. Denn das Ziel, dem sich die Menschheit annähert und auch der Weg hiezu ist nicht etwa ein willkurlicher und regelloser: sondern die Weisheit des unendlichen Beistes, welcher der Natur und der Menscheit das Dasein gab und sie erhalt, bestimmte das Ziel, bestimmte den Weg.

Wenn daher der Einzelne Etwas an den Tag gebracht, was ein Sinderniß im Wege zum Fortschritt ift, so ist es mit dem Fluche beladen, daß es, wenn es auch nicht gleich außerlich aus dem Wege geraumt wird, doch sich selbst innerlich verzehrt. Alles Schlechte bringt mit sich den Wurm der eigenen Vernichtung zur Welt, während das Obicon bas Quantum eines Bolkes kein wefentliches Moment ber Entfaltung feines Quale ift: fo kann es boch berfelben theils be-fördernd, theils hemmend entgegentreten; so wie es oft zur Erklärung mancher Begebenheiten unumgänglich nothwendig ift.

In Sinfict bes Quantums konnen bie flawifchen Bolter mit allen andern tubn fich meffen. Denn nach ben Berechnungen Deumann's (» Grundriffe ju Vorlefungen über Canber- und Bolferfunde," mitgetheilt in ber Munchener polit. Zeitung, fo wie ber Biener= Reitung 1840, Mr. 15, p. 89) beträgt bie Befammtgabl ber Slawen in Europa und Uffen 66,265,000 Menichen, alfo ungefahr ben 59. ober 60. Theil ber auf 1200 Millionen angesetten Befammtbevolkerung ber Erde, indem die unter ofterreichischer Botma-Bigkeit fich befindenden Polen, Ruffinen, Glowaten, Croaten, Czechen, Mabren, Benben und Gerben 13 Millionen Geelen ausmachen, in Rufland und in bem Rufland einverleibten Polen 48 Millionen, fo wie unter preußischer Regierung 3 Millionen funfmal Sunderttaufend Glamen leben. Unter ber turkifchen Berrichaft fteben Gerben, Bulgaren, Croaten, Bosnier in ber Ungahl von 2 Millionen fünfmal Bunberttaufend Menschen. Die freie Stadt Krakau gablt 125,000, Montenegro 80,000 Geelen, und im Ronigreiche Gachfen leben 60,000 slawische Wenden. (Agl. Schaffarik "Gesch. d. slaw. Sprache und Lit." Ofen 1826, p. 26, 27, 28.)

2.

Bas das Quale der slawischen Stämme betrifft, so stehen sie auf dem großen Belttheater der Entwickelung des menschlichen Geistes einzig in ihrer Urt da. Denn es findet sich in der gesammten Kulturgegeschichte kein Bolk, das reicher an Menschenmenge und Ausbreitung so wenig im Allgemeinen und durch sich selbst Künste, Biffenschaften und überhaupt geistiges Leben förderte, sondern die herrlichen Frückte des Geistes größtentheils bei Undern erzeugen, pflegen und sich nur reichen ließe, wie die Slawen, obschon zur eigenen Erzeugung und Fortbildung derselben das Dasein einer hinlänglichen Fülle innerer Kräfte nicht geläugnet werden kann. Es ist wohl wahr, daß der gesestlige Zustand der Kultur der Gegenwart im Ganzen nicht so besestlige Zustand der Kultur der Gegenwart im Ganzen nicht so

schaffen mare, wie er es ift, wenn bas flawifche Element in ber Rettenreihe der geschichtlichen Thaten fehlte und bas Ignoriren der geistigen Bebeutenheit ber flawischen Nationen, ober gar bas Berabfegen berfelben, ift fur ben Renner ber Rulturgeschichte nur ein offenkundiges Beichen der Ignorang (Och affarit "Gefch. d. flaw. Opr." S. 5. Charafter und Rultur ber Glawen im Allgemein. p. 43. Starožitnosti Slowanske, I. p. 481 - 489). Allein trot allen literarifchen und kunstlerischen Bestrebungen der stawischen Stämme ist ihr Einfluß auf ben Stufengang ber Fortbildung bes Beiftes im Allgemeinen nicht thatig und wichtig genug. Gie find ein Rolof, ber nach Berber ("Ibeen g. Filosofie ber Befc. ber Menschheit," IV. 16. 4. Rarierube 1790) »auf ber Erbe einen größern Raum einnimmt, als in ber Geschichte" und — könnte man hinzusepen — in der Thatengeschichte einen größeren als in ber Rultur- ober Bebantengeschichte, indem fie besonders in letterer mehr passiv als aktiv auftraten. Obschon nämlich ein bedeutender Theil der kulturhistorischen Thaten im Kampfe des Guten mit bem Bofen beim Wormartsbringen ber Menichheit von ben Glamen verübt worden ift; fo mar es boch nie bie Befammtheit, ja nicht einmal die Mehrzahl der Glawen, welche Epoche in der Kunft, Wiffenschaft und überhaupt in dem geistigen Leben gemacht hatte. Der partielle Antheil ber Glawen an der Geistesentwickelung ist wohl größer als er gewöhnlich angegeben wird, weil man theils an bie direkten Ceiftungen einzelner Glawen in Kunft und Biffenschaft, theils an die indirekten vergißt, welche fie als Momente anderer Bolfer, die in ber Gefdichte eine hohe Stelle einnehmen, j. B. ber germanifchen und romanischen Bolkerschaften, vor fich brachten. Um von vielen Beispielen nur Gines ju ermahnen, bebente man, bag ber größte Theil von Mordbeutschland einft flawische Ginwohner hatte, die fpater mit ben germanischen verschmolzen und baber auch mit ihnen an ber Entwickelung bes Beiftes arbeiteten und noch arbeiten (g. 28. Barthold, "Gefchichte von Rugen u. Pommern." I. Thl. Bon ben alteften Beiten bis auf ben Untergang bes Beibenthums. Samburg 1839). Nichts besto weniger bleibt bie geistige Passivitat bes Glawenstammes in feiner Bange und Allgemeinheit ein biftorifches Saktum ber Runftund Bedanten = Beidichte.

Bon ben Ursachen, die ein so fraftiges Bolk mit ben herrlichften Reimen nur so von Beitem bem gottlichen Schauspiel ber Geiftesentwickelung zusehen laffen, werden wohl gewöhnlich viele angegeben, die jedoch als Erklarungsgrunde nicht hinreichen.

Go vor allen bie inneren nicht. Denn ber gefammte Glawenstamm gehort ju ber Menschenrace, welcher bie Borfebung bas Entwickeln bes geiftigen Lebens befonders anvertraut hat, jur fautafifchen nämlich und insbefondere zu dem Zweige berfelben, welcher der jafetische ober indo-europaische (indo-germanische) genannt wird (Šafařjk »Starož. " I. p. 22. Agl. Rast-Diefenbach's Recension von U. F. Pott's "etymolog. Forfch." in d. Beibelberg. Jahrb. ber Lit. 1839, p. 445 ot sogg.). Die einzelnen Stimmen, welche bie Glawen (fast grundlos) von der mongolischen Race abstammen laffen, 3. B. B. Ochüte u. A., verhallen immer mehr ungehört und fpurlos. Aber auch außere Urfachen finden fich nicht gur Genuge vor, um das Zurückbleiben der Glawen der Gesammtzahl nach in der geistigen Gelbstentwickelung zu erklaren. Denn in bas dem geistigen Leben fo bolbe Europa kamen fie icon im bochften Alterthume. Safarjk (in feinen klassischen »Starožitnosti Slow." I. S. 6) vindicirt mit schlagenben Grunden den Glawen Europa als ihre uralte Beimat, in welche fie icon in vorbiftorischen Reiten gezogen find und widerlegt die oberflächliche Unficht, daß die Ginwanderung erft im fünften Jahrhunderte nach Chr. Beb. geschehen fei (Mgl. deffen : »lleb. d. Ubkunft der Glaw." nach Surowiedi. Dfen 1828, und: Myslenky ("Bebanten") in Časopis českèho Museum. Prag 1834, p. 23 et segg.). Daß aber bie Glawen trog ihrer großen Ungahl und ihrer uralten Gige in Europa bennoch erft fo fpat (im 5. 3h. zu Zeiten ber Bölkerwanderung) gefchichtlich murben, ift begreiflich; benn jedesmal »war es bas Schwert, mas ber bamaligen Geschichte bie Mugen öffnen und ben Namen eines neuen Bolfes in ihre Blatter mit Blut einzeichnen mußte". Die Glawen waren aber "von jeber nicht wie die Deutschen und Sarmaten ein eroberndes, kriegerisch = nomadisches Bolk, sonbern friedliebend" (Palacty, "Gefch. v. Böhmen." I. p. 56 et segg.) Es ift freilich mabr, bag eben biefes Charakters wegen die Glawen in mehr ober weniger bedrangte Berhaltniffe geriethen, allein diefes ift

eben so unerklarlich wie ihre Stellung in der Rulturgeschichte selbst, indem die Friedensliebe der Glawen keineswegs eine völlige Thatlosig-keit erzeugte (Schaffarik »Gesch. b. slaw. Gpr.", p. 16).

٠

Auch waren die außeren Verhaltnisse ber Slawen, welche allerdings auf die Geistesentwickelung ben bedeutendsten Einstuß nehmen, nie allgemein so ungunftig und drückend, daß sie das geistige Leben bei allen flawischen Völkern zu jeder Zeit in deffen Keimen und Wachsen hätten zurückbrängen können. Alls das kleine Griechenland im Alterthume mit dem Perferkolosse zu kampfen hatte und aus vielen Bunden blutete, ließ es doch in sich Kunst, Wissenschaft und geistiges Leben blühen. Auch befanden sich nicht alle Slawen in ungunstigen dußeren Verhältnissen und diejenigen, die sich darin befanden, wurden oft eben dadurch — wie ein unparteisscher Blick in die Geschichte lehrt — dem geistigen, welthistorischen Leben näher gerückt.

Bielleicht ift ber Mangel einer allgemeinen wiffenschaftlichen Mationalfprache und Nationalfdrift, beren fich ale eines geiftigen Banbes 3. B. bie Germanen in ber hochdeutschen erfreuen - ber Grund ber literarifden Berfplitterung flamifder Leiftungen. Allerdings ift bie Sprache die hörbare Verkörperung des Beistes. Allein blübete nicht Biffenschaft und Runft bei ben Griechen, obicon ihre Gprache in viele Dialekte zertheilt war — woher rührt der Mangel einer allge= mein wiffenschaftlichen flaw. Oprache? - batten ja boch bie Glamen nach ber Anficht vieler flaw. Gelehrten einft eine folche. (Ngl. Dobrowsky "Slawin, Slowanka," Kopitar's geistreiche und tiefe hist.= filol. Forfcungen in allen feinen Werken. Och affarit » Befch. b. flaw. Sprache." Kollár's "Rozpráwy o gmenach a. t. d. národu Slowanskeho.") Gebort zur Entstehung und Fortbildung der Kunft ftrenge genommen eine gemeinschaftliche Sprache als prius, ift nicht ber Beift bas frühere als die Gprache, ober doch wenigstens find nicht ber Beift und die Sprache gleich Caftor und Pollux? Warum ergriffen die Slawen nicht bas Primat in ben Wiffenschaften, als besonders im Mittel=Ulter noch keine lebende Volkssprache, sondern die lateinische die Gelehrtensprache war? —

4.

Die Erklarung ber Stellung ber flawischen Bolfer in ber Kulturgeschichte weifet, wenn fie genügenb fein foll, auf etwas gang Eigen-

thumliches im flawischen Geifte, welches bem Begriff und ber Gefchichte nach ber flawische Beift fich nicht felbst gab, sonbern in feiner Biege erhielt. Bon diesem tiefern filosofisch = historischen Standpunkte bes Verhaltniffes bes flamifchen National = Beiftes zu bem unendlichen Beifte ber Bottheit aufgefaßt, erscheinen auch bie außeren Umftanbe, aus welchen man die Paffivitat ber Glawen in ihrer Bange und 21Ugemeinheit in Sinficht bes geiftigen Lebens zu erflaren fucht, in einem gang anderen Lichte. Denn, wenn fie der gewöhnlichen außeren und bei bem einzelnen Faktum als foldem verharrenden Betrachtung als lebel und Binderniffe in ber Entwickelung der flawischen Beifteskultur erscheinen: fo ftellen fie fich bem unparteiischen, bas Beschick ber Glawen mit bem anderer Bolfer aus obigem Standpunkte vergleichenden Blicke beziehungsweise als Guter und Beforberungen bes geiftigen Cebens ber Glamen im Bangen und in ber Bukunft bar. Es haben nämlich bie Glawen, burch jene Umftanbe veranlagt, ben Reichthum ihrer geiftigen Krafte in Runft und Wiffenschaft nicht vergeubet, und ba die leitende Sand ber Gottheit, bem icharferen Muge überall in ber Beschichte sichtbar, bieber allen Nationen ihren Beift zu offenbaren Belegenheit gab, und fie auf einen bestimmten Standpunkt in der Rulturgeschichte treten ließ: so ift auch in den Verhaltniffen des großen Slamenstammes die leitende Band der Gottheit unverkennbar. 216 die romifche Welt fiech und matt ihren Riefenkörper babin zu ftreden begann, ba waren es die germanischen Bolfer, welche burch die in ihnen bisher ichlummernben Rrafte neues frifches leben in die Befchichte bauchten. Der Beift ber Geschichte hat keine Gile - besonders in ber Rulturgefdichte, benn Biffenschaften und Runfte find feine Treibhausfrucht - und eine Zeitbauer, welche Menschen Sahrtaufenbe nennen, find ihm nicht mehr als ein Augenblick. Er bat noch fo manden Riefenbau zu bauen, größer als die Ppramiden Megytens, er hat mit Jrrthum, Aberglauben, Bosheit noch fo manchen Titanen- und Bigantenkampf zu kampfen, er braucht baber Sande, die mit geiftig kräftigen Muskeln bie Berge ber Finsterniß zerftoren, damit bie geistige Sonne der Babrheit und Schonheit in Biffenschaft und Runft frei ibre Strahlen nach allen Beltgegenden fenden konne, um Mues zu beleben, zu beglücken. Und wenn die Gottheit dazu auch nicht Mittel zu wählen scheint, die schon ofters in der Geschichte wiederkehrten, fo ift dieß

bem kundigen Blicke nicht etwa ein Beweis fur bas Nichteintreten bes Behofften, sondern es bestartt gerade die Soffnung; denn im Menschenleben und ber Menfchengeschichte berricht nicht bie Starrheit und Ginformigfeit wie im Leben der blogen Natur. Richt ungerecht mar alfo bie Sottheit gegen die flawifden Rationen, indem fie ihnen bieber in ihrer Besammtheit eine untergeordnete Stellung in ber Rulturgeschichte anwies, und bei ihnen die geistigen Fruchte wohl bie und ba pflegen, boch nicht im eigenen Boben feimen, gebeiben und reifen ließ. "Die Glawen haben," fagt & ch aff arit (in f. » Gefch. b. flaw. Gpr. u. Lit." p. 58) in allen Sachern und Berhaltniffen bes fultivirten lebens eingeln e Manner als Fürsten und Selben, Staatsmanner und Priefter, Belehrte und Runftler, Sandwerter und Raufleute - aufzuweisen, bie jenen anderer Cander nicht im geringften (?) nachsteben, follte gleich biefe Rultur, ben Beit- und Ortsumftanben nach, noch nicht unter allen Stammen und bei der großen Maffe bes Boltes auf gleiche Beife burchgreifend fein oder auf bem Gipfel bes Glanzes fich befinden. - Die bemnach über bie Robbeit bes flawifchen Boltes fcreien, bebenken nicht, bag ber Stufengang in ber Ausbildung und bas Fortfcreiten zum Beffern ein von ber Natur bezeichneter Beg fei."

Der religiöse Standpunkt ift es baber, welcher in seinem tiefften und reinsten Sinne aufgefaßt, die Stellung der Glawen in der Rulturgeschichte der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft begreislich macht, so wie er überall die eigentliche Erklarung der Stellung eines Volkes zur Weltgeschichte enthalt.

5.

Von biesem Standpunkte aus betrachtet, erhalt das Leben der Slawen in Sinsicht der Entwickelung des menschlichen Beistes ein ungemein großes Interesse und die Forschungen über dasselbe einen filosofischen Werth; benn der flawische Beist erscheint auch in seiner gegenwärtigen literarischen Unbedeutenheit (im Vergleich mit andern Völkern) von diesem Standpunkte aus als welthistorisch. Der Wirklichkeit nach kann aber das Leben der Völker in geistiger Sinsicht so lange nicht welthistorisch werden, so lange sich die Nationen in ihrem Bewußtsein nicht zu diesem (religiösen) Standpunkte erheben und badurch ihren früheren subjektiven, also einseitigen, überwinden. Dann werden sie nicht wie jest größtentheils über gleichgiltige Neußerlichkeiten und die damit

٠.٠

verknüpften Individualitäten das Innere und Geiftige als eigentlichen Zweck aus bem Muge verlieren, fie werden nicht mit fast subjektiven Triebfebern zu ihren Forschungen schreiten, fie merben eben fo bas rein uneigennütige Moment in ber Theilnahme an ben Biffenschaften wie bas Rosmopolitifche in ihrem Eunftlerifchen Gefammt-Birten reiner hervortreten laffen. Denn so sehr sie auch verhüllt, ja oft veredelt ift, fo ift boch Eigenliebe ober wenigstens Subjektiviat ber Burm, ber das gegenwärtige geistige und insbesondere das literarische Leben der Slawen benagt. Das Bahrhaft- Geistige in Kunft und Biffenschaft fennt tein Bier und Dort, tein 3ch, Du, Er. Die Erfahrung bestätigt bas Gefagte. Denn von den vielen großen Männern, die Gestirnen gleich, beut zu Tage in allen einzelnen flawischen Bolkerschaften glanzen, werben in eben bem Grabe gebiegenere, in eben bem Grabe bas geiftige Leben besto mahrhafter fordernde Werke geliefert, je mehr fich biefe Manner bei ihrem Forschen von subjektiven Zwecken entfernen und die Biffenichaft um ber Biffenichaft millen anstreben. Den andern, die oft halb unbewußt zwischen bem Objektiven und Subjektiven Schwanken, gelten bie Borte, die Jakobi in feiner Ubhandlung über gelehrte Befellichaften, ihren Beift und 3weck (VI. Bb. f. Berke) fpricht: "Sie bulben bie Wiffenschaft, wenn sie nicht über ihren Stand ber Dienftbarkeit, fur welchen fie geboren fei, hinausstrebe. Gine andere, bie fich felbft 3weck fein will und fur freigeboren ausgibt, erkennen fie nicht an. - Nicht jum Mahrstande ju gehören, mas sonft abelt, foll die Biffenschaft entadeln und ihr ben Ochimpfnamen der Mugiggangerei zuziehen. - Und boch bringt es die Matur ber Gache mit fich, daß die praktische Unwendung sich der wissenschaftlichen Entwickelung nur hat anfügen können."

#### F.

## Von dem Nationalcharakter der alten Slas wen als Erklärungsgrund ihrer Wythen.

1.

Stellt man fich bas geiftige Leben in Europa unter bem Bilbe eines Organismus vor, fo durfte es nicht ichwer fein, aus Thatfachen

ber Kulturgeschichte vergangener und gegenwärtiger Zeiten nachzuweisen, bag in biesem Organismus noch heut zu Lage bie Glawen in ihrer Gesammtheit bie Stelle bes Herzens; so wie die germanischen Bölker die Stelle bes Kopfes einnehmen, und baber sich zu einander wie Gemuth und Geist verhalten.

Einen ähnlichen Charakter hatten auch die Glawen der Urzeit. Denn was a) ihr Privatleben betrifft, so zeichnen Gastfreundschaft, selbst gegen Fremde und Feinde, Bohlthätigkeitssinn gegen Nothleidende, Keuschheit, Ehrfurcht gegen das Alter, Religiosistät u. s. w. dasselbe aus. Ein sanfter, frommer Zug charakterisirt die Fysionomie der alten Glawen.

»Ingenium ipsis nec malignum nec fraudulentum" (Procopius Caesar. de bello Gothico I., p. 498, edit. Paris. 1668).

»Illic experimento didici, quod antea fama cognovi, quia (quod) nulla gens honestior Slawis hospitalitatis gratia. — Erat enim apud eos (Ranos) hospitalitatis plenitudo et parentibus debitum exhibent honorem. Statim enim, ut aliquem inter eos aut debilem fecerit infirmitas aut decrepitum aetas, haeredis curae delegatur plena humanitate fovendus. Hospitalitatis enim gratia et parentum cura primum apud Slavos virtutis locum obtinent. Nec enim aliquis egenus aut mendicus apud eos repertus est. " (Chronica Slavorum seu Annales Helmoldi edit. R. Reineccii Steinhemii. Francof. 1581, I. p. 67 c. 88 — II. c. 12 p. 90.)

"Tanta vero fides et societas est inter eos, ut furtorum et fraudium penitus inexperti (sunt)." (Vita S. Ottonis II., c. 20; Dobrowsty: Blowanka, Prag 1814, I. p. 78.)

»Tanta Slavis religionis observatio erat, ut licet ab omni prope humanitate (?) et sapientiae artibus (?) remoti erant et alieni, ad servitutem difficiles, ad cultum tamen divinum, quae pertinere videbantur promoverent strenue ac observarent."

(M. Frenzel: De idolis Slavorum §. 1.)

Der Bohlthätigkeitssinn ber Slawen überging fast in eine Urt Gemeineigenthum. Die slawische Benennung des Diebes Zlodeg (Zlodziej) ist selbst ein Beweis, daß sie Entfremdung des Eigenthums zu blos subjektiven Zwecken als das hauptverbrechen ansahen, benn Zlodeg bedeutet etymologisch also ursprünglich: Der Uebelthäter.

Daher auch Cosmas sagt: »Nullum scelus apud cos surto gravius et latrocinio (edit. Menk. I., p. 1972).

β. Bas das öffentliche Leben der Slawen anbelangt, so hatten sie »als friedliebendes ackerbauendes Bolk, wie es scheint, von jeher keine feste Kriegsversassung, denn so tapker sie sich auch zeigten, so führten sie die Baffen doch fast nie zum Angriss, sondern nur zur Vertheidigung. Heerführer wurden nur für die Zeit des Krieges gewählt (Woiewody), ihre Macht hörte im Frieden aus." (Palacky »Gesch. v. Böhmen." Prag 1834, I. p. 58.) Bgl. Macieiow ski »Slaw. Rechts-Gesch." I. p. 74; Procop. de d. Goth. III., c. 14. — Mauritii Strategicon XI. c. 5. Adam Brem. hist. eccles II. 12; Helmoldi Chron. Sl. I. c. 4; Glagolita Clozianus, Kopitar. Bien, 1836, p. XXX et seq.)

Auf eine ahnliche Beise schildert sie Herber (Ibeen IV. p. 56). "Erot ihrer Thaten hie und da waren sie nie ein unternehmendes Kriege- und Abenteuer-Bolk wie die Deutschen (z. B. die Normanner), vielmehr rückten sie diesen stille nach und besetzen ihre leerge-lassenen Plate und Lander, bis sie endlich den ungeheuren Strich inne hatten, der vom Don zur Elbe, von der Oftsee bis zum adriatischen Meere reichet."

Selbst zur Zeit bes siegenden Christenthums (wo das in den lete ten Zügen liegende Heidenthum krampshaft alles auf es Eindringende zu zerstören suchte), scheinen die Grausamkeiten der heidnischen Slawen gegen die Christen geringer als bei andern Wölkern gewesen zu sein. Heißt es doch in der "Hist. episcop. Caminensis" (Scrip. rer. germ. edit. Ludewig. II. p. 514): "Consideranti idola et historiam conversionis gentium manisestum erit, Pomeranos (welche doch von den Chronikenschreibern, z. B. Helmold, als die wildesten der Slawen angegeben werden) mitius in praedicatores Christi saevisse, quam gentes alias romanas vel graecas."

Dasselbe Gesammt-Urtheil über die Slawen fallt auch Ustriatow (in f. ruff. Gesch., übigt. v. E. B. Stuttg. u. Tübing. 1840 I. 1., p. 26). Denn nachdem er von der Unbandigkeit mancher Slawen, besonders der an der Donau sprach, sagt er: "Aber wilde Buth gehörte nicht zu ihren unterscheidenden Charakterzügen. Das flaw. Volk hatte im Allgemeinen mehr Neigung zum friedlichen als zum Kriegsleben.

Bie die Slawen an der Oftsee im funften Jahrh. durch milbe Sitten bekannt waren, so liebten auch die Slawen an der Donau, wenn nicht feindliche Einfalle oder innere Streitigkeiten ihre Leidenschaften ent-flammten, ein friedliches Familienleben, beschäftigten sich gerne mit dem Ackerbau, zeichneten sich durch Gutmuthigkeit aus, seigene burch ihre Gastfreundschaft die gebildeten Griechen in Verwunderung und hinterließen diese Tugend ihren entserntesten Nachkommen als Erbtheil.

2.

Diese Züge des slawischen Charakters sind in Hinsicht der Mythen derselben ungemein wichtig. Denn bei den alten Historikern findet sich bie und da die Erwähnung eines fanften, friedlieben den, frommen und großen Völkerstammes an der Gränze zwischen Europa und Asien und in Ländern, in welchen entweder noch heut zu Tage Slawen anzutreffen sind, oder aus welchen die Slawen ihren Ursprung ableiten. (Vgl. E. Nitter's "Vorhalle europ. Völk. Gesch." p. 262 et seqq.) Dieses fromme Geschlecht der Menschen war der Lichtund Feueranbetung zugethan, wie die Slawen dem Grundtone ihrer Mythen nach ebenfalls. Dieser Grundton, dessen dem Grundtone ihrer Muhe, Stille, Sanstheit ist, geht sogar oft in Düsterkeit über (bessonders was den Urmythus anbelangt). Auch in dieser Hinsicht stehen die Germanen z. B. den Slawen in dem oben angegebenen Verhältznisse entgegen.

"Unsern Vorfahren (fagt Jak. Grimm, "Deutsche Mythologie." Götting, 1835, XXVI) wohnt durchaus kein Gefühl von Trauer über das Dasein bei, jene indische Sehnsucht nach Rückkehr und Biebervereinigung mit der Gottheit scheint ihnen völlig fremd, ihr kriegerisch freudiger Sinn, mit dem sie lachend aller Todesgefahr entgegentraten, dachte sich die ungewisse Zukunft als glänzende Erneuerung bes irdischen Belbenlebens in Göttergemeinschaft."

Einen diesem entgegengesetten Grundton athmet nicht nur der Mythus, sondern auch die Hauptprodukte des geistigen Lebens der Slawen, die Musik und der Gesang nämlich. Denn selbst bis auf ben heutigen Tag athmen beide, wenn sie national sind, einen sanften, stillen, ja öfter wehmuthigen Geist, und Moltone herrschen in den slawischen Melodien noch heut zu Tage vor.

"Die flawifden Lieber," fagt 23. St. Macieiowsti, "find

religiös wehmuthig, bas Bolk wendet bei jeder Gelegenheit den Sinn zum himmel hin. — Ueber die Nationalpoesien der Slawen ist eine gewisse Düsterheit ausgegossen. — Wenn der Slawe seine Gefühle zur höchsten Wesenheit der Gottheit wendet, wenn er ritterliche Thaten verkündet, wenn er National = Gebräuche (Obrzedowe) besingt oder Liebestöne entwickelt, immer offenbart er darin die düster = heitern Gestühle seines Herzens." (Pamietniki o dziejach słowiańskich. Petersburg, 1889, II. p. 40 — 44. Die Gedenkbücher der Thaten der Slawen in der Abhandlung: "Die Poesse und ihre Reste.")

3.

Es ist zwar burchaus nicht zu läugnen, daß sich neben diesen Gigenschaften im slawischen Charakter wohl hie und da minder lobenswerthe, ja den genannten sogar entgegengesette Eigenthümlichkeiten
vorsinden (Schaffarik, "Sesch. d. flaw. Spr." p. 44, Anm. 1,
p. 48, Anm. 2. Starožitn. I. p. 431 et seqq.). Zu diesen dem slaw.
Grundcharakter widersprechenden Merkmalen desselben zähle ich (sagt
Macieiowski R. G. I. p. 67) die Menschenopfer für die Götter, den
Mord der neugebornen Kinder und die Nielweiberei, welche in Pommern und an der Elbe bei allen Menschenklassen statt fand, während
umgekehrt bei andern Slawen, so wie auch bei den Schthen sie nur
den Königen erlaubt war (?) (p. 68). Sowohl Frauen als Männer
lernten die Wassen führen u. s. w.

Mlein diese Eigenschaften heben die Behauptung von dem sanften Grundton des slawischen Charakters nicht auf; denn a) sind diese Merkmale nach dem Zeugniß der Geschichte nicht all gemein, weber der Person, der Zeit und dem Orte nach;  $\beta$ ) ist zwischen Angebornem und Angebildetem, wie im Naturell des Einzelnen, so im Charakter eines ganzen Volkes, oder hier vielmehr eines ganzen Völkerstammes, wohl zu unterscheiden. Das Angebildete kann aber seinen Ursprung theils in etwas Aeußerem, theils in etwas Innerem haben. So leitet z. B. Macieiowski die Leibeigenschaft und die Sklaverei, die unter den Slawen der späteren Zeit herrschte, von Außen ab, wenn er sagt: "Gerade diejenigen, deren Religion die Leibeigenschaft und die Sklaverei verdammt, haben die Slawen geslehrt, daß es rechtlich sei, mit menschlicher Freiheit zu markten und

freie Menschen mit ihren Nachkommen und Gatten in die Knechtschaft zu verkaufen" (p. 173). Dieses behauptet ebenfalls Schnißler: "C'est par son melange avec d'autres raçes — ou par des emprunts saits à des voisins plus saçonnés à l'obeissance — que la servitude s'introduisit parmi eux" ("La Russie, la Pologne et la Finland." Paris, 1835, p. 13). Dasselbe Urtheil über dieselbe Sache fällt auch Šafařjk, wenn er in seinen "Starožitnosti slowanské" ("slaw. Alterthümer," I, p. 484) die Behauptung hinstellt: "In den ältesten Zeiten genoßen alle Slawen untereinander, von dem höchsten bis zum niedersten herab, einer gleichen Freiheit" u. s. w.

Bas die inneren Quellen der angebildeten Eigenschaften in einem Bolkscharakter betrifft, so wird vielleicht der Verlauf dieses Versuchs über die flaw. Mythologie selbst einige als Erklärungsgrunde angeben.

(Bgl. mit bem Gesagten die verschiedenen Schilderungen bes flaw. Charakters im Ganzen und Einzelnen bei Dobrowsky "Slawin," Prag, 1808 (edit. Hanka, 1834). — Die Beilagen zu Šafarjk's Starož. p. 951 — 997. Barthold, "Gesch. v. Rügen und Pommern: Allgemeine Charakteristik der alten Slawen des lechitischen Stammes," p. 184 — 196. Hamburg, 1839.)

### G.

# Faktische Grundansichten über die Mythen der alten Slawen.

1.

Als ber Strom ber Slawen in das europäische Bölkermeer (wahrscheinlich allmälig und stoßweise) mundete, wurden seine Gewässer mehr oder weniger mit denen der andern Bölkerschaften vermengt, besonders da er sich selbst in mehrere Flußgebiete theilte. Da der Slawenstamm nach und nach der gesammten Mitte Europa's sich bemächtigte (Palacky, I. p. 62 et seqq.), so kam er im Süden mit den Griechen, Kömern und (später) mit den romanischen Bölkerschaften, im Nordwest mit den germanischen Nationen (im weitesten Sinne), so wie im Nordost mit den lithauisch-sinnischen Nationen in nähere Berührung und & B. durch Kriege, Gefangennehmung, Bölkerwan-

berung, Sandel u. f. w. theils in gezwungene, theils freiwillige Berbindungen. Beil nun im Alterthum die Mythen der Bölker mit dem öffentlichen und Privatleben derselben auf das innigste zusammenhingen, indem sie dasselbe regelten: so wurden auch auf diese Beise und durch diese gegenseitigen Bölkerberührungen fremde Mythenelemente dem stawischen Mythus einverleibt.

Bas Balvafor in biefer Sinfict von den Crainern fagt, mag größtentheils auch von ben übrigen flawischen Landern (mutatis mutandis) gelten. ("Ehre bes Bergogth. Crain," II. p. 375): "Es ift fo manche Religion ober Menderung ber Religion gur Beit ber Beibenfchaft ermachfen, als oft bas Land Crain ein neues Bolf jum Berrn bekommen hat: alfo daß bismeilen die Crainer neue Botterverehrungen und Unbetungen anstatt ihrer vormaligen oder neben ihren vorigen und selbsteigenen auch fremde Religionsgebräuche in ihrem Cande haben bewilligen und leiden muffen, auch wohl von freien Studen einen ober andern Bogen ihrer neuen Berrichaft unter bie Babl ihrer eigenen Götter mit aufgenommen. Vor ber romifchen Botmäßigkeit maren fie dem illprifchen und gallifchen Gottesbienft ergeben. - Gleichwie aber tein Zweifel, daß die Carnier etliche ber fuhrnehmften Saupt-Gotter mit ben Romern vorbin icon gemein gehabt, sonderlich den bochften Gott Jupiter und den Kriegsgott Mars: also ift vermuthlich in ihrem Cande bei dem Dienst sothaner Gögen hernach nur eine Veränderung oder Vermehrung der Ceremonien vorgegangen und vielleicht auch mit ber Beit foldem neuceremonisirten Abgott ein neuer Nam gegeben worden. — Nachdem die Macht der Romer fich geneigt und die Bandaler in Crain gekommen, feind zweifelsfrei mit folchem fremben (?) Bolle auch fremde Bogendienfte eingebrochen, und gleichwol die vorige romifche baneben noch viele Jahre im Brauch geblieben. Nach den Wandalen haben die einsigende Gothen gleichfalls ihren Gogendienst in Crain geubt, nachft biefen die Beruler, folgends die Longobarder, nachmals die Wenden und zulest die Glawen ober Glawonier, welche am letten, langsten und halbstarrigsten in Crain ber driftlichen Religion widerstanden."

Diefer Wirrwarr in der hiftorischen Darftellung Balvafor's fann wenigstens als ein lebendiges Bilb bes Gewirres dienen, welches in manchen Landern bes flawischen Mythus fich bemachtigte. Mit Recht

beutet aber Balvafor auf die Urfache ber Möglichkeit einer Mythenmittheilung, wenn er fagt: »Gleichwie aber fein Zweifel, baß bie Carnier etliche der fürnehmsten Sauptgötter mit den Römern vorhin schon gemein gehabt u. f. w." So mag auch ber Einfluß bes fich über halb Europa, besonbers burch Roms Bermittlung, ergießenden Mithraskultus auf den flawifchen Götterkul. tus bedeutend gewesen sein, da sich felbst noch Refte feiner Benennungen erhielten, allein es find hiebei ebenfalls bie Borte D. v. Roeppen zu beherzigen: "Der Romer muß bemnach, als er bis in biefe Begenden vordrang; hier in Pannonien und Dakien den Gonnentultus ichon angetroffen haben. Bahricheinlich fand er ihn nicht mehr in feiner urfprunglichen Reinheit, sonbern vielleicht ichon fo ziemlich mosaikartig und ber neue Beitrag, ben er felbft biegu lieferte, mußte bei den Bewohnern um so freundlichere Aufnahme finden, je enger dadurch das Band zwischen der herrschenden und der beherrschten Nation geknüpft werden konnte." (Wien. »Jahrb. d. Lit." 24. B. p. 2. Ung.=Bl.)

Der Einfluß ber germanischen Mythen wirkte wohlthätig auf ben slawischen National- Geist, denn er fachte das Moment der Thätigkeit in demselben an, welches deffen indisch-orientalische Elemente nicht beförderten, und gab dem slawischen Mythus mehr heiterkeit und Frische, durch welche sich eben die germanischen Mythen mehr an die persischen als die slawischen anschließen.

2.

Diese Mythen-Mittheilung ging jedoch wechselseitig vor sich, wie es sich aus der Natur der Sache und der Geschichte ergibt. Grimm ("deutsche Myth." p. XV) sagt: "Wurden uns durch Alemannen und Franken gallische Mythen vermittelt: so geschieht ähnliches im Hintergrunde, wo flawische, lithauische, finnische Wölferschaften auf unserer Ferse nachrückten. Die hochdeutsche Mundart, im Gegensatzur niedern und nordischen, hat diesen Einsluß erfahren, am frühesten und merklichsten ausgesetzt waren ihm die Gothen. Von finnischer und lettischer Mythologie sind wir ziemlich unterrichtet, nachtheilig entgeht uns getreue kritische Kunde der gesammten slawischen." Auch bei den Finnen, Hunnen u. s. w. finden sich slawische Mythenelemente. Von den Hunnen spricht Palach (L. p. 64): "Es scheint das Verhältnis der Slawen zu diesen Weltdrängern ein näheres und

freundschaftlicheres gewesen zu sein, als das der Andern. Denn schon zu Attila's Zeiten sah man die hunnen slawische Sitten und Bebräuche annehmen und sich flawischer Gewerbserzeugniffe bedienen, was aber das Bedeutendste ift, sämmtliche Slawen gewannen in der hunnischen Epoche an kriegerischem Geist und an Fertigkeit im Führen der Waffen."

Da jedoch jede Mythenmittheilung fowohl objektive als subjektive Bedingungen ihrer Möglichkeit vorausfest: fo ift es erklärlich, warum 1. Die Glamen fich babei mehr paffiv als aktiv verhielten, und 2. wohl von einer Mittheilung griechischer und römischer Mythen an die Slawen, nicht aber umgekehrt die Rebe fein kann. Die objektiven Bedingungen einer Mythenmittheilung liegen nämlich in bem Befen bes Mythus, oder beffer gefagt, in dem Wefen des menschlichen Beiftes. Denn falls ber Mythus nicht blos Sache bes Bedachtniffes (außere oder leere Mythenmittheilung), sondern, und zwar vorzugsweise, Sache bes Verstandes, ober boch wenigstens bes Bergens sein soll: so ift eine eigentliche Mothenmittheilung nur auf ber gemeinsamen Grundlage aller Mythen, d. i. bes Verhaltniffes bes Menschengeistes in feiner Kindheit zu ber ihn umgebenden Natur möglich. Weil nun wohl die Natur im Sanzen und Allgemeinen dieselbe ift: der Menschengeist jedoch felbst in berselben Natur nicht unter allen Umftanden und Beiten derfelbe bleibt: fo treten ju ben objektiven mit Rothwendigkeit auch subjektive Bedingungen der Mythenmittheilung hinzu. Es hat namlich einerseits, wie ber Gingelne, fo auch ein ganges Bolk ein eigenthumliches Temperament, in welchem die Momente der Receptivität und Spontaneitat in mannigfachen Graden vertheilt fein konnen, so daß ein Volk mehr für das Aufnehmen, ein anderes mehr für das Beben geeignet fein kann; anderseits kann eben wegen der Fulle des in fich Erzeugten ober anderswoher Erlangten und Vervollkommten bie Receptivität bei einem gewiffen Bolke gu Mull werden.

Da nun ben slawischen Bölfern in so mancher Beziehung bas melancholische Temperament, d. i. bas Vorherrschen ber Spontaneität über die Receptivität nicht abgesprochen werden kann: so ist baraus bas Mehr ber Mythenannahme im Vergleich ber Mythenmittheilung ber Slawen erklärlich. Findet sich doch auch in thätiger hinsicht ein ähnliches Verhältniß ber Slawen zu andern Völkern vor. (F. 1. Vgl.

Palacky, "Gefch. v. Böhm." I. p. 65.) — Die Griechen hatten jeboch eine außerst ausgebildete Mythenwelt, als daß sie Elemente aus dem viel tiefer stehenden stamischen Mythus hatten aufnehmen können. Bon den Römern gilt zum Theil dasselbe, zum Theil war aber ber römische Mythengeist in der Periode, als eine eigentliche Mythenmitteilung zwischen den Römern und Slawen in historischer Hinsicht möglich gewesen ware, schon verdorrt und abgestorben.

3.

Daß bie gegenseitige Mythenmittheilung ber europäischen Bolterftamme außerft bedeutend mar, beweift ber Umftand, daß Safarjk in feinen »flam. Alterthumern" (I. p. 51) biefelbe fogar als einen Beweisgrund für die alten Sipe der Glawen in Europa angibt: »Wirft man ben Blick (fagt er) auf bie Sitten, Gebrauche, Religion, Ginrichtungen und bas Rechtsmefen ber alten Glamen, und vergleicht biefelben gehörig (pilne) mit ben Sitten, Bebrauchen, ber Religion, ben Einrichtungen, und ber Rechtsverfaffung ber anbern alten europaifchen Zweige besfelben indoeuropaifchen Stammes, namentlich ber Thrafer, Relter, Germanen und Lithauer: fo findet man zwifchen ihnen eine folche Verwandtichaft, Uebereinstimmung und Mehnlichkeit (přjbuznost, shodu a srownalost), daß man nicht anders vermuthen fann, als daß alle biefe vermandten Zweige icon vor jeder Erinnerung zusammen hier in Europa angestebelt fein, nach gleichen Normen sich sowohl ihre hauslichen als öffentlichen Verhaltniffe einrichten, und biefelben in bem langen Zeitraume allmälig einander mittheilen mußten. Auch in dieser Hinsicht sind die Slawen den europäischen Stämmen viel naher, als den afiatischen von demfelben Urfprung, obschon auch den lete tern viel naber, als ben Stammen fewerischen Ursprungs (plomone Sewerskeho, moju Safarjk j. B. die Rinnen, Samojeden, Turken, Mongolen u. f. w. rechnet), obschon sie spater mit einigen davon in Berührung kamen (sausedili) oder gar wohl mit jenen sich vermisch= ten, was namentlich mit den Finnen, Bulgaren u. f. w. gefchah. Es ift nicht möglich, hier fogleich die Bahrheit biefes Quespruchs grundlich und allfeitig burch einzelne Unführung ber bieber gehörigen Beweisstellen zu erharten; benn bieß wird erft im zweiten Theile biefes Berkes geschehen, nachdem die Beschreibung bes Privat- und öffentlichen Lebens ber alten Slawen behandelt fein wird. Indeffen begnuge

man fich hier mit einigen Beispielen. Die Mythologie ber alten Relten Deutschen, Lithauer und Glawen hat unglaublich viel Gemeinsames. So glaubten die Kelten an Dusy, die Slawen an Dasy oder Desy, ber flam. Perun murbe von den Lithauen unter bem Mamen Perkunas angerufen, von den letten (u Lotysuw) als Pehrkons, von den alten Preugen Perkunos, von den Gothen Fairguns. Die flawifche Prija (Benus) hieß bei ben alten Standinaviern Froya mit bem Beinamen Wanadis, b. b. wenbifche Gottbeit, ber fkandinavische Sif (altd. Sippia a. g. 8. Sib ?) lot. Seewa ist unsere Ziwa (Ceres) und Wöla unsere Wila. Der skandinavifche Tyr (Mars) mar bei ben Glawen unter bem Ramen Tur verehrt, woher bas Rest Turice auch bis beut zu Tage auf bas Fest Lotnice übertragen wird. Die alten Standinavier ehrten ben vergotterten Beifen Kwasir aus dem Stamme der Wanon, b. i. Benben. Der lithauifche Pikuljk ift fowohl ben alten, als den heutigen Glamen bekannt. Der bohmische Pliwnjk erweiset fich als basselbe, mas bei ben Preugen Polwit, bei ben alten Deutfcen Pilwiht, Pilwis, Belewitt, ber bohm. Pjdimužik (fpannhoher Mann) ist der preußische Parstuk, Perstuk (Agl. das lithauische: pirstas - prat - Finger), der beutsche Daumling. Der bohm. Skret, škřjtek, derpoln. skrzot, farntn. shkrat, der altbeutiche scrat, scrato, beutsch schrat, schrotel find basselbe. Unsere Dewana, lauf. Džiwica, poln. Dziewana, fann zweifelsohne mit der romifchen Diana verglichen werden. Auf eine abnliche Beise finden auch andere altslawische Gottheiten und beilige Bebrauche ihr Gemeinsames in ber beutschen, lithauischen, lateinischen, griechischen, feltischen Mothologie, j. B. Dodola, Kupalo, Morena, Koleda, Sobotky, Omaja, Zmok ober Zmek u. f. w." - Benn Safarjk ben Vergleich bes flawischen Mnthus mit bem fogenannten außerklaffifchen anftellt, fo ftellt ibn K ollar mit bem klaffifchen an. » 60 wie bei uns (beißt es in »Slawa Bohyne" p. 57) von Boh, Buhbohaty, bohac, bohactwy (reich, ber Reiche, Reichthum) und bei den Indiern von Dewa, Gott, duwaja, duvina, der Reichthum abstammt, so bei ben Lateinern dives, divitiae von Diwo i. e. Deo (Ngl. Varro IV). Jupiter ift unfer Perun; Saturnus unfer Sytiwrat, Mars Tur, Turice, Tabor und bei Wacerad Swa-

towit; Mercurius Radhost; Pluto Pilwit, Pliwnik (jum Theil auch Merot); Genius Das, Šetek; Penates Skrety, Škřjtky; Pan Weleš Wološ; Faunus Wlkodlak; Radamantus Radamaš; Aeolus Stribog; Cerberus Saň; Eros, Anteros, Amor, Lel, Polel, Did; Venus Lada; Afro ober Afrodite Prija; Ceres Žiwa (Kupalo); Diana Děwana; Latona Letnice (!?); Driades Poludnice; Furiae Lutice; Nymfae, Najades, Rusalky; Calendae Koleda; Cornu copiae bas Sorn Swatowjt's, welches die Fruchtbarkeit andeutet." - Doch erlaubt es der gegenwärtige Zustand ber Archaologie und befonders ber flamifchen Alterthumswiffenschaften (in welchem fich &. B. auch Kollár burch sein Berf: »Rozprawy o gmenách, počatkách i starožitnostech narodu slawského." ("Auseinandersetungen über bie Mamen, ben Anfang und die Alterthamer bes flaw. Boltes." Ofen, 1830), ruhmlichft auszeichnete), nicht, bie Einzelnheiten ber gegenfeitigen Einwirkung und Ruchwirkung ber Mythen europ. Bolker auf bie flawischen und ber flawischen auf jene mit mehr als allgemeinen Bugen anzugeben, die sich in den eigentlich flawischen Mythen dann als Momente verwebt vorfinden. Erft wenn auch im Glawifchen bei ben einzelnen Nationen abnliche Werke bas Tageslicht erblicken werden, wie k. B. die deutsche Nation an J. Grimm's »deutschen Rechtsalterthamern, beutscher Sprachlehre und beutscher Mythologie, fo wie an vielen anbern ausgezeichneten Werken hiftorisch-filologisch-archaologischen Inbalts fich erfreut, bann wird burch eine genaue historisch-filologisch-filosofische Bergleichung der caotische Zustand des Ueberganges der fremden und besonders der germanischen Mythenelemente in den flaw. Mythus und umgekehrt - in eine lichtvolle Getrenntheit und Befchiedenbeit fich allmälig umwandeln. Die Morgenrothe diefes Tages ift ichon im Glawischen in vielen Strahlen, als g. B. mit bem erften Banbe ber »fla= wifden Alterthumer" Safarjk's (Prag, 1887), Ropitar's bift. filol. Werken, J. Jungmann's "Wörterbuche" (Prag, 1834 — 1838) u. m. 2. angebrochen, und läßt einen recht lichten und warmen Tag vermuthen.

4.

Auf die Thatsachen der Mythenmittheilungen gestütt, aber dabei einseitig beharrend, bilbete fich die eine Sauptanficht über die stawischen Mythen aus; bie nämlich: baß biese ein Aggregat frember Mythenelemente seien. Go sagt z. B. Narusze-wicz (in seiner "historia narodu polskiego" neue Leipziger Ausg. 1836. II. p. 23), bessen "Mythologia Słowianska," boch nach Barthold's Urtheil ("Gesch. v. Pommern u. Rügen," I. p. 546) die reichhaltigste ist, von den Mythen der Slawen: "Die heidnischen Slawen nahmen ihre Götter und ihre Religion zum Theile von den Römern, indem sie etwas Aehnliches von deren Gebräuchen hörten (styszac pododno cos o ich obrządkach), zum Theil von den Deutsschen, namentlich den Sachsen, deren Nachbarn sie waren."

Mit Naruszowicz stimmen mehr ober minder bie meisten Schriftsteller über ben slaw. Mythus ein. Ja in früheren Zeiten, als bie germanische Mythologie noch fast unangebaut lag, war es bloß ber griechische und römische Mythus, und zwar in seiner größten Aeußerlichteit, aus welchem man die flawischen Mythenelemente entlehnt glaubte.

Allein diese Unsicht spricht sich, sobald fie nur zum beutlichen Bewußtsein erhoben und in ihrer Konsequeng erfaßt wird, felbst bas Lobesurtheil. Denn ift ber flawische Mythus nur ein Uggregat verschiebener Mythenelemente ohne innere Einheit, fo fehlt bemfelben, und baber auch bem ihn bilbenben ober vielmehr annehmenden Nationalgeifte ber Glawen, jede Eigenthumlichkeit, d. h. es gibt ober gab keinen eigenthumlichen flawischen Bolksgeift, und baber auch keinen flawischen Mythus. (A 3. B 1.) Durch diese synkretistische Unficht gerath baber bie Eigenthumlichkeit, ber Beift ber Mothen, alfo bie Mythen in ihrer Befenheit felbft, in Gefahr ju verschwinden. Denn bas Innere ober ben Beift bes Mythus einem Bolke mittheilen, bieße ben Bolksgeift felbft mittheilen, und badurch ben Beift bes andern Bolkes als einen eigenthumlichen aufheben. Die Aufnahme außerer, fremdartiger Elemente in einen Mythus ift aber, fo lange beffen Beift lebt, unmöglich; denn ber Beift ftoft alles ihm Fremdartige ab. Goll es daher überhaupt einen flawischen Mythus geben, fo fann biefer unmöglich blos bas Refultat frember Mythenmittheilungen fein. Und in ber That ift die Gleichformigkeit mancher Elemente bes flawischen Mothus mit andern fremden Mothen oft nur außerlich, und felbft bieß in vielen gallen nur icheinbar, eben fo, wie fie fich nur von ben fpatern Beiten bes Mythus, und zwar einige Beit vor ber Bekehrung zum

Christenthume, behaupten lagt. Daber ift auch die Darftellung diefer Elemente im flawischen Mythus, falls es fich barin nicht blos um bas Quantum - d. i. eine trockene oberflächliche Mufgablung ber Botternamen und Götterkulte - fondern, und zwar vorzugsweise, um bas Quale besselben, d. i. ben Geift, handelt, an sich von geringem Werthe, benn bas Befen bes Beiftes ift innere Einheit. Rur insofern verdient biefes Moment eine Berucksichtigung in ber Betrachtung bes Beiftes des flawischen Mythus, als es fich 1. vermuthen lagt, daß, wenn in einem Mythencyklus noch ein Funkchen Geift glimmt, biefer nur an Bermanbtes fich fugen werbe, aus welchem man bann auch auf feine eigene Beschaffenheit schließen tann. (Go geben z. B. einen ungemein wichtigen Unhaltspunkt zur Vergleichung ber flawischen mit ber griedifchen Mothologie bie Forfdungen Ropitar's, ben ber Meftor ber Siftorifer, Ochloffer (»Beidelbgr. 3. B." 1839, p. 426), eine eben fo entscheibenbe Autoritat in Rudficht ber flawischen Dialette, wie Grimm in Hinsicht der deutschen nennt. Denn »Kopitar war es auch (heißt es im "öfterr. Gefchichtsforfcher," herausg. v. Chmel. I. 3. p. 518 mit Ropitar's Borten felbft), ber juerft ben Ringerausdruck πόδρεζα im Genesius als flawifch erkannte, und badurch Samfa's Radricht, bag die Familie ber macedonischen Raifer flawisch war, auch aus der Sprache erhartete." (Glagol. p. LXXVI.) 2. Sat die Mythenmittheilung nur insofern einen filosofischen Berth, als bas von Mußen Singugefügte die Entwickelung bes eigentlichen (flawifchen) Mythus entweder hemmen oder fordern fann.

Von bem eben gerügten Synkretismus in ber Unsicht über ben slawischen Mythus ift aber wesentlich die Zusammenstellung einzelner Mythenelemente mit andern fremden Mythen verschieden, wenn sie zu dem Behufe vorgenommen wird, um durch Vergleichung beiber den Geist des vereinzelten Mythenelements aufzufinden, oder doch seine Auffindung zu erleichtern. Eine solche Zusammenstellung ift sogar jeder, selbst der geistreichsten Mythologie nothwendig.

5.

So wie aber die Unficht von den flaw. Mythen, welcher zufolge fie nichts anderes waren, als disjocta mombra postae, ohne alle Eigenthumlichteit, offenbar falfch ift, weil die Mythen der Sauch sind, ben ber Menschengeist in seiner Kindheit ausathmet, und daher der

Beift eines fo eigenthumlichen Bolkes, wie ber ber Glamen ift, auch einen eigenthumlichen Mythus haben muß: fo ift auch die Unficht uns baltbar, welche in dem flamischen Mythus nichts anders als die Rovie bes indischen fieht, ober eigentlich ben indischen Mothus felbft in flawifchen ganbern. Diefe Unficht ift ein Produkt ber neuern und neueften Beit. Die bedeutende Bobe, welche die historischen und archaologischen Biffenschaften in unserer Zeit erftiegen, war Ursache, daß man von Europa auf beffen Voraussetzung'- ben Orient nämlich - ben Blick binmandte, und bort die Auflösung ber europaischen, archaologische historischen Rathsel zu suchen gezwungen war. Die Bekanntschaft mit ben orientalifden, namentlich mit ben indifden, agpptifchen, parfiichen Mythen eröffnete einen ungemein weiten Borigont, in beffen Begirte man bie gefammten occidentalifchen Mothen murgeln fab, und jedem einzelnen diefer Mothen entweder einen befonderen orientalischen als ben Urftamm, j. B. bem germanifchen ben parfifchen jufchrieb, ober die orientalischen Mothen felbst auf eine Grundwurzel gurudführte, welcher nicht nur die einzelnen orientalischen Mothen, sondern und zwar burch fie auch die occidentalischen in einer ungemein reichen Mannigfaltigkeit entkeimen follten. In beiberlei Sinficht marb bem flawischen Mythus Indien als bas Stammland zugewiesen. Go wie biefer Unficht die Studien ber vergleichenben Urchaologie bas leben gaben, fo unterftugen diefelben die filologischen Studien. Renner ber Sanffrit- und ber flamifchen Sprachen fanden namlich unter allen neuern orientalischen in beiben die größte Menge gleicher Laute mit ähnlichen Bedeutungen, und was befonders wichtig erschien, einen ähnlichen Genius in der Bildung und Busammensetzung ber Borter. Gleichwie nun aus zwei ahnlichen Körpern auf die, beide belebende, ahnliche Geele geschloffen wird, so wurde daraus auf benfelben Bolksgeift ge-Schloffen. Daber fprach ichon Dobrowsky in feiner "Slowanka" (II. p. 173) bas beutlich und bestimmt aus, mas Undere vermutheten, wenn er fagt: "Das gange altere flamifche Beibenthum ift indifchen Urfprungs. Ohne Silfe der indischen Götterlehre wird man die slawische immer nur unvollkommen beuten" - und im "Slawin" (p. 413): "Gonberbar genug, daß die flawischen Mythologen nicht darauf verfallen find, ihre Gotternamen in Indien ju fuchen." Dob romsty führte jedoch diefe feine Unficht nicht burch, und gab nur bie und ba gerftreute

Andeutungen und Belege bazu. Auch Schaffarik mußte noch 1826 in seiner "Gesch. b. slaw. Sprache und Literatur" (p. 11) sagen: "Die flawische Mythologie erinnert auffallend an Indien, allein zur Zeit ist bieser ohnehin schwierige Gegenstand noch nicht mit der gehörigen Kritt in seiner ganzen Ausbehnung bearbeitet worden."

Erft J. Kollar versuchte bas Princip ber Ibentitat ber flawifchen und indischen Mythologie im Allgemeinen und Befondern burchjuführen. Dieß geschah in der letten Balfte feines neuerschienenen Berfes: (Pesth, 1839) Slawa Bohyně a půwod gména Slawůw čili Slawianůw. W listech k wele-ctěnemu prjteli P. J. Šafařjkowi, Spřidawky srownalost indického a slawského žiwota, řeči a bágeslowj ukazugicjmi, b. i. bie 🕉 🏗 tin Slawa und ber Urfprung bes Namens ber Glawen ober Glawianen. In Briefen an den bochverehrten Freund Paul Jofef Ochaffarit. Mit Beilagen, welche die Uebereinftimmung bes inbifchen und flawiichen Lebens, Sprachibioms und Mythus nachweisen. Kollar ftellt in diefem Berke auch ben richtigen Begriff bes Mothus und ber Mythologie auf, nachbem icon fruber Chodakowski, Golebiowski, Jungmann u. m. 21. bie frühern oberflächlichen Unfichten von ben Mothen, Die auch unter ben Glawen berrichten, verließen.

R.

Mein obschon biese Ansicht nicht nur unvergleichlich geistreicher und grundlicher ift, als jene, nach welcher die slawischen Mythen ein bloßes Aggregat fremdartiger Ansichten waren, so hält sie doch nicht die tiefere Kritik aus. Denn das Streben, in den slawischen Mythen nur die indischen zu erkennen, ist gerade der Weg, auf welchem man den Geist dieser Mythen in seiner Vollständigkeit nicht erkennen kann. Sagt doch Kollar (pag. 6) selbst: "Der Mythus ist die erste aus der angeborenen Ahnung und dem Gesühle quellende Religion, er ist die unerfahrene, kindisch-jugendliche Darstellung der filososischen Weltansicht. Die Mythologie ist die älteste Geschichte der Religion, ist die Farbe, mit welcher ein Volk sein inneres und äußeres Leben selbst ausmalt." — Die slawischen Mythen daher als durchgängig indisch ansehen, ist somit eben ihren eigenthümlichen Geist verkennen, ia es heißt geradezu behaupten, daß die alten Slawen und die Indier

in Sinfict ihres Geiftes ibentifch find, was doch wohl etwas gang anderes ift, als behaupten, die Glawen hatten im Drient und in Diefem in Indien ihren Ursprung. Wenn baber Kollar in ber 4. 26theilung feines Berkes: "Srownalost indické a slawské mythologie" p. 227 fagt: Als ber Druck biefes Theiles icon vollenbet mar, eröffnete fich und diefe neue Belt in ber indifch = flawischen Mythologie, in welcher zu ersehen ist, daß unsere gesammte beidnische Mnthologie indisch ist (že cele naše pohanské bageslowi indicke gest): fo hat er nicht bedacht, baf in biefer neuen Belt ber Beift sowohl ber indischen als ber flawischen Morthologie in Befahr kommt, fein icones eigenthumliches leben in einem Prokruftes. Bette auszuathmen und zu einem Knochenmann zusammenzuschrumpfen, welcher freilich bem andern außerft abnlich ift. Denn ber Boltegeift ift ja nichts Starres, burch Jahrhunderte und in verschiedenen Klimaten und Verhaltniffen fich gleich Bleibendes; fondern er bat als Geift bas Leben, die Fortentwickelung eingeboren.

### H.

## Von dem Wesen des flawischen Mythus.

1.

Die beiben Hauptansichten über ben slawischen Mythus, bas Resultat ber mythologischen und filologisch = archäologischen Forschungen bis auf ben heutigen Tag, welche einander wie die unvereinte (unvermittelte) Vielheit und die Eigenthümlichkeitlose (äußere) Einheit entegegenstehen, müssen, wenn es sich um die Auffassung des Geistes bes slawischen Mythus handelt, in ihrer Einseitigkeit verlassen, und als Extreme gemieden, aber als beziehungsweise wahr in eine dritte höhere Ansicht verbunden werden, welche das Wahre beider in sich faßt. — Die Ansicht: das alte Slawenthum sei völlig mythen= und götterlos gewesen, als auf der untersten Stufe der Kultur stehend, verdient gar keine Würdigung. Sie ist durch sich selbst gerichtet, und den bes dauernswerthen Anhängern derselben ist nur das Studium silosossischen und bistorischer Vorbereitungs Wissenschaften anzuenwschlen.

Die flawischen Mythen muffen: 1. in sich alte orientalische Mythenelemente enthalten: weil die Slawen trot
ihrer uralten Sitze in Europa selbst keineswegs als Autochtonen in
Europa erscheinen und der Orient die Wiege des Menschengeschlechtes ist. (Ueber einige uralte religiöse Alterthumer in flawischen
Ländern, s. Ritter. »Borhalle europ. B. G.», p. 200 — 260,
u. a. v. a. O.)

2. Sie muffen aber auch Elemente in sich fassen, bie nicht orientalisch sind, weil die Slawen in unvordenklichen Zeiten schon Europa als ihre Seimath begrüßen, der Geist einer so großen Nation aber den Einstüffen der Kultur anderer Völker, mit welchen er in Berührung kam, eben so wenig entgeben kann, als er durch Jahrbunderte seine Unsichten über Gott, Welt und Leben stumm in sich verschließen wird und kann. So sagt E. Ritter (»Vorhalle» p. 310): »Durch Wanderung entstanden neue Völker aus früher gleichartigen, weil Veränderung des Klima und des ganzen äußeren Lebens auch in Sprachen und Sitten eine große Revolution hervorbringen, und wenn eine Mischung mit Stämmen anderen Geschlechts hinzukommt, wirklich neue Nationen werden, von ganz eigenthümlichem Charakter und individuellem Gepräge, die aber, wenn die Zeit der Gährung und des Entstehens einmal vorüber ist, sich nun Jahrtausende fast unverzändert erhalten können."

Bur Erforschung ber Mythenelemente ersterer Art sind Untersudungen im Geiste und der Tendenz Kollar's in seiner "Slawa Bohyne" von unschätbarem Werthe. Aber nur die Einheit der orientalischen und nicht orientalischen Mythenelemente gibt, wie es sich aus der Natur der Sache ergibt, die echte Eigenthumlichkeit oder den Geist des slawischen Mythencyklus.

### Schwierigkeiten, welche sich in Hinsicht der Auffindung und Darstellung des Geistes des slawischen Wythus ergeben.

1.

Der Berstellung ber Einheit orientalischer und nicht orientalischer Elemente im flawischen Mythus stellen sich aber wirklich ungeheure Schwierigkeiten entgegen. So wie jedoch überhaupt die Kenntniß es ist, welche die Behebung einer Schwierigkeit möglich macht, so ist auch die genaueste Kenntniß der Schwierigkeiten bei dem Studium und der Darstellung der slawischen Mythen ungemein erspriessich.

Diese sind nun in Sinsicht ber orientalischen Mythenelemente be- fondere folgende:

a) Benn die vergleichende Archaologie mit Bilfe ber Geschichte auch bie Unficht bestätigen follte, daß von bem gesammten Oriente nur Inbien als bas Stammland ber Slawen und ihrer Mothen angefehen merden konne, fo hat doch der indische Mythus felbit, wie der Mythus eines jeden lebenden Boltes eine genetische Fortentwickelung erlebt (B. 1.), und befihalb im Verlaufe der Zeit viele Gestaltungen und Vermanblungen angenommen, die bedeutend von einander verschieden, ja einander felbst entgegengefest find, g. B. ber Bramaismus und Buddhaismus - und im Bramaismus einerseits feine Geftaltungen in ben Bedas, in bem Gefegbuche bes Menu - in ben Belbengebichten Mahabhaata und Ramanana, anderseits die von einander feindlich getrennten Unfichten ber Brama-, Ochima- und Wifchnu- Verebrer, fo wie im Budbhaismus ber urfprungliche biefes Namens, ber als allgemeiner Sonnen- und Lichtbienft felbft bem Bramaismus vorangegangen fein foll, und ber fpatere Buddhaismus. - Und ber Rame bes alten Inbien felbst ift so unbestimmt, wie die alten Grangen des Candes, beffen Name es ift (G. Ritter "Borhalle", p. 30). "Indien, bas alte an feinen Grangen, wie in Mittelaffen, alfo Oberindien, Tibet, Battrien, Jran, Medien, Raukasusland, Rlein-Uffa, bas Cand ber Hopperboraer, Thraker u. f. w. werden als die große Bol-Ferbuhne für die altefte europäische Beschichte uns von neuer Wichtigkeit

werben u. f. w." Bei einer folden Lage ber Dinge nutt nun ber allgemeine Ausspruch nichts: "Der flawische Mothus ift inbisch." wenn man nicht die nabere Bestalt bes indischen Originals angibt. Kollar (Slawa Boh. p. 283) gibt wohl im Vorübergeben j. B. die Identität ber Ochiwaiten und Glawen an, allein einerfeits nur etymologisch. fo wie er anderfeits ben Bedanken biefer Identitat als ein ibm unmefentlich scheinendes Korollarium, bas er noch bagu blog in eine Parenthefe einschließt, taum erfaßt, wieder fallen lagt. Da nun in den verschiedenen Provinzen des alten, fo wie bes beutigen Indiens felbst zu einer und berfelben Zeit bie verschiedenften Mothengestaltungen berrichten, und noch herrichen: fo merben biefe Ochwierigkeiten noch befonbere baburch erhöht, bag man nicht bie bestimmte Beit und besondere Landschaft, wann und woher die Auswanderung der Urstämme der Slawen aus Indien vor fich ging, tennt und ebenfalls nicht mit voller Bestimmtheit angeben kann, ob die Auswanderungen ununterbrochen ober nicht, und burch welche asiatische Länder, und binnen welchem Beitraum fie vorgenommen murben, meldes alles bebeutend auf bie Beibehaltung ober Mobificirung bes Urmpthus Ginflug nimmt. Much ber Grund und die Art ber Auswanderung, beibe in Sinficht ber Mothen ungemein wichtig, find in großes Dunkel gehüllt. Bar bie Musmanberung eine natürliche ober unwillführliche, 3. B. burch Menschenvermehrung erzeugt (baber eigentlich bloß Berbreitung), ober eine willführliche j. B. burd Raftenabfall, Kriege veranlagt, ober von beiberlei Art? — (Agl. Ritter, »Borhalle», p. 269, 270, und »Erdkunde», p. 620 et seqq.)

Da ber indische Mythus selbst nach ber Unsicht vieler Archäologen nur ein Zweig eines noch alteren allgemeinern Urmythus ist, so tritt ber Zweifel auf, ob nicht ber slawische Mythus in diesem Urmythus, ober da er historisch nunmehr in seinen getrennten Zweigen eristirt, in diesen einzelnen Zweigen seine Wurzel sinde oder nicht. Sagt doch Surowiecki bei Schaffarik ("Alleb. die Abkunst der Slawen," p. 44): "Da sich in der Religion der Slowenen einige Nehnlichkeiten mit der indischen sinden lassen, so haben sich einige bemüht, ihren Ursprung in Indien nachzuweisen. — Allein alle alten Religionen zeigen Spuren einer gemeinschaftlichen Quelle. — Die scheinbarste Nehnlichkeit der slawischen Mythologie mit der indischen besteht in der Vielköpfigkeit

ber Götter, aber wenn man bloß darum ihren Urfprung in Indien fuchen wollte; fo mußte man auf gleiche Beife auch die Entstehung bes Religionsbienftes ber Aegypter, Perfer, Griechen, Romer und Relten babin verlegen." Die fefte Bestimmung aller biefer Umftanbe würde erst entscheiden können, ob das orientalische Moment im flawischen Mythencyklus ein einfaches ober ein jufammengefestes fei. Für bas lettere entscheidet fich g. B. Borres mit Recht in f. »Mythen-Befchichte ber afiatifden Belt" (p. 202): "Daber wird es begreiflich," fagt er, »wie jene flawifchen Bolkerschaften, die in fruberen Jahrhunderten von jenem Stamm fich geloft, und nach bem öftlichen Europa bin vorgebrungen, fo vielen Orientalismus in ihrem religiofen Rultus zeigen fonnten. Den Begenfas des guten und bofen Princips finden wir perfonificirt bei ben Wenden, Gorben und Dbotriten. Mecht orientalifc jusammensegende Symbolik zeigen uns die Bilder der Rugier, die Saxo Grammaticus hist. dan. XIV. befchreibt. - Mue in ihrer Busammensegung auf die Gonne, die vier Jahreszeiten, die fieben Planeten und die funf Elemente (?) deutend, beweisen fruben Verkehr mit perfifchen und indischen Mothen und bie birette Verwandtichaft bes Glawenstammes mit ben Sinterafiaten."

b) Es ware ferner nachzuweisen, ob die orientalischen Mythemelemente ber Glawen bei ben verschiedenen Stämmen berselben bei und nach ihrer Einwanderung in Europa dieselben waren oder dieselben blieben in den so mannigsaltigen Begebenheiten und Bedrängniffen, welche ihnen in von dem Oriente und besonders von Indien so verschiedenen Ländern zustießen. Nun dürfte es aber äußerst schwierig sein, nachzuweisen, ob die Glawen als ein Hauptstamm oder schon getrennt in mehrere Stämme einwanderten, und falls das Erstere der Fall ist, wann, wie und warum sie sich in Europa in mehrere Stämme theilten?

Die flawischen Gelehrten find aber noch heutigen Tages nicht einmal über den Ursprung und die Bebeutung des Namens "Slawe" einverstanden, indem Einige den Ausdruck Slowianin und Slowan, Andere den Ausdruck Slawianin, Slaw für ursprünglich halten, und in der Annahme der Burzelwörter Slowo, das Wort, die Rede, Slawa, der Ruhm, schwanken (doch bedeutet slawny eben so gut als slowutny: berühmt). Bgl. Jordan "de origin. Slav."

I. p. 40. — (Unton, »Erfte Linien." I. p. 16 et segg. II. p. 17 - 39. - Ochlöger's » Meftor." Götting. 1802, I. p. 75. Dobrowsty's Abhandlung: "Biegen bie Glawen von Slawa oder von Slowo" im "Casop. česk. Mus." 1827. 1. S. p. 80.) 216 Bertheibiger ber erften Unficht trat in neuefter Beit Safarjk in feinen »Starožitnosti" (1837), als Vertheibiger ber zweiten Kollar (1839) auf. Originell und einen großen Ginfluß auf die flawischen Mythen habend, ist (wenn sie sich als wahr erwiese) die Unsicht K o llar's über bas Etymon bes Bortes Slaw, ju beren Durchführung eben fein neueftes Wert "Slawa Bohyne" bestimmt ift. Er bruckt fich darüber (p. 58) wie folgt aus: "In ber alten Welt verschmolz das Wolf und die Religion auf eine folche Beife mit einander, daß beiden ein und berfelbe Name gegeben ward. Go biegen die Bramen, Bramanen, Birmanen vom Gotte Brama, die Buddhisten vom Gotte oder dem vergötterten Buddha u. f. w. (p. 66). — Da die flawische Mation fowohl in Usien als in Europa von allen Seiten Wölker zu Nachbarn batte, beren Bolksnamen Botternamen maren, und mit ben Glawen felbst in Berbindung (Bermandtschaft? pribuznymi) ftanden: fo kann nichts der Geschichte und bem Berftande Ungemeffeneres gebacht merben, als wenn bei gleichen Umftanben, Urfachen und Gewohnheiten, ja bei einer gleichen (stegnem?) Religion und (?) Mythendichtung (naboženstwj a? bageslowj) auch auf Einerleiheit in der Namensentstehung geschloffen, und als mahr angenommen wird, daß wie von Brama die Bramanen, von Teut die Teutschen, von Standa die Standinavier benannt wurden, fo von der Böttin Slawa (ber indifchen Beuergöttin Suaha) bie Glamen ihren Urfprung erhielten."

Benn es nun in Mauritii "Strategicon" (edit. Sch eff er i Upsala. 1664, CXI, p. 272) heißt: Die Bölkerschaften der Glawen und Anten leben in benselben Ländern (ομοδίατα) und haben gleiche Sitten (ομότροπα), und bei Prokopius (»de bella goth." III. c. 14., p. 498 edit. Paris.) der Name σποροι als der gemeinschaftliche Name der Anten und Slawen im Alterthume angegeben wird, nun aber "Sporos" nichts Anderes ist, als der verdorbene Name Srb, wie Šafařjk ("Starož." §. 7) beweiset, so erhålt man auf der einen Seite die Ibentität der Slawen und Anten (von denen Letteren

Die Wanden, Wandalen, Wenden, Winden nichts wesentlich Werfchiedenes fein follen (G. Selmold I. c. 2.), auf der Undern die Identitat gwifden ben Glamen und Gerben icon auf bem Bege historischer Forschung und Kombination. Die wichtige Stelle des Profopius lautet, wie folgt: "Ginft hatten die Glawen und Unten Ginen Mamen; benn bas Alterthum (70 nahaiou) nannte beide Sporen (Σπόρους), weil, wie ich glaube, sie σποράδην (gerftreut) und in entfernt von einander liegenden Bohnungen die Landschaft einnehmen." Die Identität zwischen den Profopischen "Sporoi" und den Namen "Berbi" (Gerben, Gorben), vermuthete fcon Ochloper in feinem "Reftor" (II. 74), wenn er fagt: "Ein feltsamer Ginfall, einen alten Namen ber Nation aus dem Griechischen ju erklaren. Bielleicht ftedt ber Name Berbi (Brbi, Gervier) barin. Wenn ber Grieche biefen ihm unaussprechlichen Zon borte, so wie ihn auch jest noch der Bohme und der Gerbe selbst ausspricht, so konnte er sich wohl einbilden, etwas wie Spor zu boren."

Wenn nun Kollar auf filologisch = mythologischem Bege ebenfalls dieselbe Identität zwischen Slaw - Wand - Berb nachzuweisen
ftrebet, so ist dieß nicht nur an sich interessant, sondern auch in Sinsicht des slawischen Mythus ungemein wichtig. Geine Beweisführung
ist in Kurze folgende:

- a) Slawa ist ursprünglich eine Gottheit und identisch mit der inbischen Feuergöttin Suaha ober Agnai (cf. ohen, bas Feuer). Dieses beweiset:
- 1. Das häufige Vorkommen dieses Namens in flawischen Personennamen (p. 10).
- 2. Alte ruffische religios-historische Lieder mit dem fteten Refrain: »Slawa" (p. 11, 13).
- 8. Clawische Befange, in benen Slawa mit andern mythologischen Befen, als Lada, Did, Lele, gemeinschaftlich vorkommt (p. 15, 16).
- 4. Verschiedene flawische Gebrauche durch die babei vorkommenben Ausbrude wegen ihrer Achnlichkeit mit den Gebrauchen und Ausdruden bei den Festlichkeiten der indischen Göttin Suaha (p. 17).
- 5. Historisch = poetische Zeugnisse über die Realität Slawa's als mythischen Wesens (p. 21).

6. Filologische Gründe, indem der Ausdruck Suaha nach Wilson von su und hvo = wohl oder gut anrufen oder preisen, nach Kollar von der Burzel sla oder sua (in slauti, slnauti, slawiti = nennen oder preisen) herrührt und auch Slawa, Preis, Ruhm, Ehre bedeutet, wie es ursprünglich die Bedeutungen: Licht, Feuer, Glanz hatte (pp. 31, 32),

Aus diesem Allen und dem schon oben angegebenen religiosen Volksnamen (bei Kollar, p. 58, 66) wurde folgen, daß der Ausdruck "Slawen" ursprünglich Licht- und Feuerverehrer bedeute.

β) Bas im Sanstrit Suaha, das bedeutet in eben demselben auch der Ausbruck Vand, d. i. Ruhm, Lob, Ehre, Preis, Berherrlichung (Bgl. Bopp, »Gloss. sanscr.» Berlin, 1830, p. 154) (p. 38): »Dieses Bort ist aber die radix in des Plinius »Vandili," in des Tacitus u. A. »Vandali" in Ademar's »Wanedonia", in den altstandin. Vanadis etc. Run sagt Boguchwal (edit. Sommersberg. 21): »Polonicae et ceterae slavonicae gentes eorum ditioni adhaerentes non Lechitae sed Vandalitae sunt appellati," und helmos (I. p. 2): »Ubi Polonia sinem facit, pervenitur ad amplissimam Slavorum provinciam eorum, qui antiquitus Vandali nunc autem Vinithi seu Vinuli appellantur." (p. 34.)

Fügt man nun zu biesem von Kollar Angeführten die Ibentität der Vandali und Zloveni (Slovene) bei Wacerad, die Worte Šafarjk's ("Myšlenky. Casop. česk. Mus." 1834, p. 43.): "daß der Name der flawischen Anten, welche Jornandes schon "Vinidarum fortissimos" nennt, von dem gothischen Antigigas angls. ent, soten, stonisc u. s. w. nicht verschieden sei — und die Worte Palacky's hinzu (I. p. 62), daß der Name der Anten, d. i. Helben oder Riesen, in gothischem Munde ein vergessenes Denkmal der hohen Tapferkeit eines flawischen Stammes ist, so wird dadurch die Behauptung Šafarjk's von einer ganz neuen Seite bestätigt, welche er ("Starož." I. p. 81) aufstellt, die nämlich, daß der von Alters her den Slawen nach Jornandes gegebene Name der Winiden (Wenden, Wanden, Anten?) nicht bei den Slawen selbst gebräuchlich war, sondern, daß der Name der Sporen nach Prokopius oder eigentlich der Soraben oder Serben ein slawisch-einheimischer, eingeborener, bei

und von den Slawen selbst gebräuchlicher war; — denn Wanden oder Wenden oder Anten würde nach diesen Zusammenstellungen ursprünglich die Ruhmvollen, Verherrlichten bedeuten, welchen Namen sich daher die slawischen Nationen unmöglich selbst geben konnten, wohl aber den Namen der Gerben. In I. v. Hormaper's "Archiv" (1827, N. 49) heißt es: Zerviani (i. e. Serdiani) quod tantum est regnum ut ex eo cunctae gentes Sclavorum exortae sint, et originem, sicut affirmant, ducant."

Unmerkung. Merkwürdig sind in Sinsicht des Gesagten die Worte, welche Schaffarik ("Abkunft der Slawen," p. 201) ausspricht: "Ich meinestheils pflichte der Ansicht derjenigen bei, welche wie J. Jungmann den Namen Winde seinem Ursprunge nach für identisch mit Hindu, gr. ö' Ivdoc, ivdixoc, n' Ivdixn, lat. Indus, Indi, India, hebr. Hondu, pers. Hind, im Plur. Hunud halten. Hieraus folgt, daß obschon die Slowenen selbst sich des Namens nicht bedienten, derselbe dennoch nicht bloß geografisch oder zufällig, sondern genetisch sei und ein hohes Alterthum beurkunde. Die Verschiedenheit der Formen Ind, Hind, Hendu, und Enet, Henet, Wend, Wind, Ant darf nicht beirren" u. s. w.

In feinen »Starožitnosti" I. p. 139, 140 läßt jedoch Sa-farjk biefe Unficht "babin geftellt" fein.

γ) Nach den Resultaten der neuesten Erforscher der indischen Mysthologie (sagt Kollár p. 36) ist Bram (Pram) im Allgemeinen das kosmische Licht und Feuer (Agl. χοσμος Schmuck, Zierde, Belt und Swiat oder swet = Licht, Slanz, Belt), Schiwa das Sonnen= oder Planetenlicht, Surja, die personificirte Sonnenscheibe, Agni das Elementar= oder irdische Feuer, Agnaji oder Suaha, das Opferseuer, also immer eine und dieselbe Gottheit, nur in verschiedenen Graden und Formen." Nun geht der indische Ausdruck Suria, d. i. die Sonne, nicht nur durch Sura, Surad, Surdi in Serbi und Srbi über, sondern nach Bopp's wergl. Grammatik" (p. 47) und Biese's Nindien" (I. 1. p. 216) ist selbst der Ausdruck Svar echt indisch und bezeichnet das Licht oder das Firmament, wodurch auch der Ausdruck des Prokopius "Spori" statt "Sorabi" seine Erklärung sindet. Daher bedeutet mythisch=filologisch der Ausdruck Srbi eben so Licht= und Sonnenverehrer wie Sladruck Srbi eben so Licht= und Sonnenverehrer wie Sladruck Srbi eben so Licht= und Sonnenverehrer wie Sladruck

wiane (p. 37). Nach biefen Pramiffen ware es freilich leicht ersichtlich, warum sich alle Slawen Serben nannten, benn sie waren Sonnen- ober Lichtverehrer.

9.

Wenn nun aber auch alles dieset sich so verhalten wurde, und gründlich historische Forschungen diese Resultate bestätigten (— denn filologisch = mythologische Analogien gleichen nur zu oft Irrlichtern, die durch ihren Schein den Forscher in Sumpse führen —), und wenn daher auch die Schwierigkeit wegen Jornandes Stelle (c. 25. Hl ab una stirpe exorti tria nunc nomina reddidere i. e. Veneti, Antes, Slavi), nach welcher die Veneti von den Antes zu unterscheiden wären, sich durch den Beisat ab una stirpe exorti, als unwesentlich erwiese und auch Dobrowsty's Bemerkung gegen die Anten u. dgl. m. sich heben ließe ("Slawin" p. 202, 231 etc.): so würden doch dadurch die Schwierigkeiten nicht beseitigt, die in der Mehreheit der slawischen Stämme und deren entweder gemeinsamen oder verschiedenen mythischen Ansichten liegen, wobei der erste Fall die Darstellung der allgemein slawischen Mythologie erleichtern, der letztere dieselbe erschweren würde.

Aber schon die Angabe der slawischen Sauptstamme ift bei verschiedenen Forschern verschieden, sowohl in alterer als neuerer Zeit, besonders darum, weil Ginige die Abstammung, Andere die Sprache, Ginige das geografische Glement, Andere die politischen Berhaltniffe zum Gintheilungsgrunde mablen.

So sagt Dobrowsky (im "Slawin" p. 363): "Es gibt zwei Ordnungen aller slawischen Völker, zur ersten (man nenne sie die Antische) gehören die Kroaten, Servier und Russen, zur zweiten (sie heiße die Slawinische) gehören die Czechen, Lechen oder Poslen, die Wenden in beiden Lausigen. Die Völker der ersten Ordnung verstehen die altslawische Sprache leichter, als die Völker der zweiten Ordnung." — In den "Institut. ling. Slavicae" 1822 anderte Dobrowsky diese sein die erste Ordnung die altslawische Kirchensprache selbst hinzusügt, und in der zweiten die Slowaken auch von den Böhmen unterscheidet. (Vgl. die polnische Gramm. Hank von der Verag 1839, keho gazyka podle Dobrowského W. Hanky." Prag 1839,

p. VI. VII.) Bei vielen anderen Autoren werden die Glawen viel zu unbestimmt in Nord-, Süd-, West- und Ost-Glawen eingetheilt. So theilt z. B. Palacky (in den "Jahrbüchern des böhm. Museums," I. B., p. 87, Prag, 1830) die Glawen ein: A. in nordwestliche = Lechische (15 Millionen an Bahl), welche er in die Czechen, Mährer, Glowaken, Sorben, Wenden trennt, B. in nordöstliche = Russen (47 Millionen), welche er als Russen, Russinen unterscheibet und C. in südliche = Jurier, die er als Bulgaren, Gerben, Kroaten, Glowenen specialisit.

Macieiowski (Nechts-Gesch." I. S. 5) theilt die Glawen in vor- und hinter-karpathische, jedoch nicht so sehr nach geografischem als politischem Eintheilungsgrunde ein. Bei Šafařjk werden sie in ben »Starožitnosti" (I. p. 930 et seqq.) zuvörderst in Ostgichowychodnj) und Bestslawen (zapadnj) eingetheilt, und bei ben erstern ber rufsische, bulgarische und illyrische Theil, bei ben lesteren ber lechische (die Polen, Schlester und Slowaken), der czechische ober slowenische (die Böhmen, Mährer und Slowaken umfassend), und endlich der Theil ber Slawen an der Elbe (poladsky) unterschieden. (Bgl. Kollár, »Rozpráwy" p. 218.)

Diese Schwierigkeit in hinsicht ber Darstellung ber einzelnen flawifchen Opecialmythen, wegen der Unbeftimmtheit ber Bauptarten ber Glamenstämme, läßt fich nicht etwa baburch aus bem Bege raumen, bag man bie Bermuthung aufftellt, in ben alteften Zeiten, um welche es fich bei ber Erforschung ber Mothen boch bandle, mare bie Menge und Verschiedenheit ber Glamenstamme nicht fo groß gemefen wie spater; benn 1. es werben ichon im Alterthume viele flamifche Bolter genannt, die eben fo durch ben Namen, wie durch ihre Schickfale und Aufenthaltsort fich von einander trennen. Go nennt (nach Berobot) Safarjk ("Starož." p. 156 et segg.) ale flamifche Stamme die Budini, Neuri ober Nuri (nach Ptolemaus) Die Wenedi, Peucini, Bastarnae, Jazygowè u. f. w. u. f. w. 2. Steht bie hiftorische Bahricheinlichkeit feft, daß wegen ber fulceffiven Einwanderung ber Glamen einige Stamme berfelben zu eben berfelben Beit in Europa icon bie mitgebrachten Mythen eigenthumlich mobificirt hatten, mahrend andere eben erft aus Ufien ober den Ufien nabeliegenden Canbern tamen. Wenn man baber auch alle flawischen

Stämme aus Einem Urlande ausgehend fich vorstellt, so brachten höchft mahrscheinlich die zu verschiedenen Zeiten eingewanderten, wegen der eigenen Umwandlung des Urmythus zu den bereits in Europa modificirten Mythen, selbst verschiedene Mythen mit.

2

Die Lofung biefer Ochwierigkeiten konnte ihrem Begriffe nach auf einem bopvelten Bege vor fich geben - auf einem biftorifce p im weiteren Sinne, wohin auch dann das filologische Element zu zählen mare, und auf einem filofofifchen. Der erftere bestäude in ber Ungabe folder Data und Facta, welche bie einzelnen Schwierigkeiten burch die in ihnen liegende Rlarbeit und Gewigheit behöben. Mein es handelt fich hier größtentheils um Data und Facta, welche entweder felbst vorhiftorisch sind, oder wie alle Nachrichten bes Alterthums einer Bollftandigkeit, Rlarbeit und Gewiffheit ermangeln. Much geben Induktionen immer nur Bahricheinlichkeit, und laffen fich durch Gegen-Induftionen fcmachen. Daber ift es leicht erklarlich, wie felbft bas mit einer ftupenben Belehrsamkeit und feltenen Grundlichkeit gefdrie bene Wert Safar jk's "über die flawifden Alterthumer" (Prag, 1837) nicht alle bie genannten Ochwierigfeiten aus bem Bege ju raumen vermag - weil der bloß biftorifche Beg der lofung diefer Schwierigkeiten ein nicht nur ungebahnter, sondern auch nicht zu bahnender ift, ba er fich in die dunklen Schatten und bodenlofen Abgrunde bes Alterthums verliert. Einer vollen Gewißheit wird bochft mahrscheinlich auf bem empirisch bistorischen Bege ber menschliche Geift sich nie erfreuen.

Da jedoch die Angabe der orientalischen Momente im slaw. Mythus, d. h. die Zurückführung desselben auf den Orient, falls es sich, wie hier, mehr um bessen Geist, als um das historische Kaktum handelt, nicht an und für sich vom Werthe ist, sondern einzig und allein dazu dienen soll, um die slawischen Mythen in ihrer ursprünglichen Wessenheit zu erfassen: so scheint der filososische Weg der Lösung der Schwierigkeiten eine größere Hosfinung des Gelingens zu versprechen. Diese Hossinung würde auch realisirt werden, wenn einerseits der Geist des indischen Mythus aufgefaßt, und in seinen genetischen Fortentwickelungen mit Klarheit und Deutlichkeit verfolgt werden könnte, anderseits, wenn die Reste des slawischen Mythus als Aeußerungen seines Geistes mit Sicherheit einen Blick in dessen abgestorbenes Innere

werfen ließen. Die erstere Bedingung ist schon, zum Theil wenigstens, vorhanden, und erhalt durch die vergleichende Mythologie in unseren Zeiten immer mehr Realität. Die lestere Bedingung jedoch läßt noch Vieles zu wünschen übrig. Da sie nun auch zum Theil selbst wegen ihres archäologischen Elementes in das Bereich des Historischen streift, so ist deshalb, und weil überhaupt Filososse nur an der Hand der Erfahrung und Geschichte einen sicherern Weg wandelt, eine Lösung der genannten Schwierigkeiten nur durch die Vereinigung beider Wege und zwar allmälig zu erwarten.

4.

Strenge genommen sind die nicht orientalischen Elemente bes flaw. Mythus in demfelben viel wichtiger als die orientalischen; benn sie sind es, in denen sich die Eigenthumlichkeit des Geistes der heidnischen Slawen in Europa (deren Mythus doch gesucht wird) ausdrückt. Diese Art der Mythenelemente stehen nur in Hinsicht der dabei obwaltenden Schwierigkeiten den orientalischen Elementen nicht nur nicht nach, sondern ihre Auffindung und Darstellung ist noch bei weitem schwieriger.

Denn bei ben orientalifchen Elementen fann man fich wenigstens einen Ausgangepunkt vor ftellen, beffen Wefenheit in allen folgenden Modificationen diefelbe oder boch eine abnliche blieb. Allein bei ben nicht orientalischen Mythenelementen ift man icon in der Borftellung gezwungen, eine Dielbeit berfelben auch ichon ihrer Entstehung nach anjunehmen. Es find namlich biefe Elemente felbft von einer zweifachen Urt: erhaltene und felbst gebildete (G. 1 - 5). Die erhaltenen rubren aber von vielen und ben verschiedensten Bolkern und Zeiten ber; die felbstgebildeten (mogen fie nun als ursprungliche Bilbung (Probuktion) ober nur als Verarbeitung bes gegebenen Stoffes (als eigenthumliche Formation) gedacht werden, wurden ebenfalls bei vielen verschiedenen Stammen und in verschiedenen gandern unter verfchiebenen Umftanden erzeugt, wobei fich alfo in beiberlei Binfict eine Bielheit von Elementen ergibt, welche einer jeden Burudführung auf eine Ginheit ju fpotten icheinen und boch jurudgeführt werben mußten, falls eine Darftellung des allgemeinen flawischen Mythus in die Birklichkeit treten follte. Und alle diese vielen verschiedenen Elemente erlitten im Verlaufe ber Beit gewiß felbft wieber bebeutenbe Veranberungen.

Selbst wenn man aber die orientalischen und nicht orientalischen Elemente des slaw. Mythus batte, so mußten dieselben erst zu Momenten des slaw. Mythus batte, so mußten dieselben erst zu Momenten den desselben umgestaltet werden, b. h. sie mußten in ihrer gegenseitigen Einwirkung und Ruckwirkung auf einander aufgefaßt werden, und nur in dem Result ate derselben läge der eigentliche Geist des slawischen Mythus. Denn der Geist leidet keine Getrenntheit, so wie kein Aufnehmen fremdartiger Mythenelemente; von den spätern Mythenbestandtheilen mußte daher das Wesentliche dem frühern oder dieses jenem akkommodirt werden, und mit ihm verschmelzen, auf dessen Grundlage dann der Geist entweder selbst Eigenthumliches erzeugte, oder in dem Vereinten und Verschmolzenen seine Wesenheit erblickte. Doch dem Geiste in diesem seinen Einen und Bilden nachgehen und es zeichnen, ist keine geringe und leichte Mühe.

Je naher man baher ben Begriff ber Darftellung bes flawischen Mythus, b. h. eben ber flawischen Mythologie zergliebert, besto mehr wachsen die Schwierigkeiten, ja es brangt sich allmalig die Vorstellung ber Unüberwindbarkeit berselben auf.

R

In der That icheint die Idee einer allgemein flawischen Mythologie in deren genetischer Fortentwickelung und als ihre Prämiffen die Mythologien der einzelnen Glawenstämme ebenfalls in ibrer genetischen Fortentwickelung bem Forfcher nur als ein Ibeal gegeben worben zu fein, bem er fich immer mehr anzunabern ftrebe, jedoch in der Ueberzeugung, niemals ein Beiftesprodukt hervorbringen zu konnen, das eine getreue Kopie jenes Originals ware. Allein ein glückliches Berhaltnig ber Glawenvolker ju andern, und baber auch des flamifchen Mothus ju andern Mothen, lagt wie bei ben germanischen Mythen im engern Ginne einen Soffnungeftrahl erglangen. Go wie namlich ber deutsche Mothus burch ben mit ihm engverwandten fanbinavifchen ergangt werden fann, ba beibe gemeinschaftliche Grundelemente baben (Grimm, "beutsche Moth." p. VI), fo fann auch ber flawifche nicht nur durch den reichen lithauifchen, fondern auch durch ben altpreußischen vervollständigt und verdeutlicht werden. Und ba manche Unalogien fich amischen ben alten Preugen und ben Relten finden laffen: fo tann behauptet werden, es ftehe ber flamifche

Mythus zu bem altpreußischen und lithauischen in einem ahnlichen Berhaltniffe, wie ber beutsche zu bem keltischen und fkanbinavischen. Bei beiben ift es baber ein Nordlicht, bas ben Mangel ber eigentlichen Sonne erfett.

Bas die eigentlichen Mythen felbst anbelangt, wird die folgenbe Darftellung berfelben biefe Behauptung bestätigen. 216 Bolter aber find die Glawen, alten Preußen und Lithauer ichon lange her von Hiftoritern und Archaologen als ein urfprünglich identisches Bolt angefeben worden. (Ugl. Dobromsen "über bie alten GiBe ber Glawen in Europa." In Monfes "Gefch. Mahrens," I. p. XIX. Thunmann's "Untersuchungen über nord. Bolter." Dott's wetymol. Forfdungen," Lemgo, 1833. »Ruffifche Gefd." von Uftrialow, überfest v. E. B. Stuttg. u. Tubing, 1840, I. 1. p. 29. Ueber bas Glawenthum ber alten Preugen, ebenfalls Bartenoch's "Altes und neues Preugen," p. 84 - 115). Much Safar.jk gahlt in feinen »flawischen Alterthumern" (I. p. 32) ben flawischen und lithauischen Bolkszweig als Zweige bes windischen Stammes auf. Daraus laffen fich viele ber von ihm (G. 3.) angegebenen Unalogien zwischen bem flawischen und lithauischen Mothus leicht erklaren. Er fagt: "Die allgemein bekannte Verwandtichaft ber Nationen bes flawischen und lithauischen Zweiges ift so offenbar und auffallend (razna), bag febr viele Forfcher beibe Rationen für einen Stamm balten. - Die Limen und Letten (Litwani i Lotysi) werden von einigen Schriftstellern fur ein Bemifc von Deutschen, Glamen und Rinnen ausgegeben, aber mit Unrecht, es maren dieg fruber menschenreiche und ausgebreitete Bolkerichaften, heut ju Lage find fie verkummert und gefunten. Bu ben Limen geboren nicht nur die alten Preugen, beren Oprache icon vor Jahrhunderten ausgestorben ift, sondern auch einige Fleinere Bolkerzweige."

Die Mythologie der alten Preußen und Lithauer, reichhaltiger erhalten als die der übrigen flawischen Bölker, führt als ihr Analogon die allgemein flawische Mythologie mit sich, und diese halt als ein allgemeines Band die vereinzelten Mythologien der singulären slawischen Stämme zusammen, die sonst aus einander zu treten drohten. Sagt doch schon Selmold (I. c. 84. p. 68): »Est autom Slawis multiplex idolatriae modus, non enim omnes in eandem superstitionis

consuetudinem consentiunt." Und Macieiowski (in f. "flaw. Rechtsgesch." I. p. 154): "Merkwürdig ift, baß die indische Mythologie der flawischen sehr ähnlich ist und besonders (?) der an der Elbe wohnenden Glawen." Die spärlichen Nachrichten von den einzelnen verschiedenen mythischen Elementen bei den verschiedenen flawischen Stämmen können auf dem heutigen Standpunkte der flawischen Urchäologie nur als einzelne Blätter und Blüthen dienen, aus welchen der große Kranz der flawischen Mythologie im Allgemeinen gewunden wird.

#### K.

## Von den Quellen des flawischen Mythus.

Fügt man zu ben genannten Schwierigkeiten ber Darftellung bes flawischen Mythus bie Beschaffenheit ber Quellen hinzu, aus welchen bie Kenntniß besselben geschöpft werben muß: so läßt sich ber traurige Zustand ber flawischen Mythologie unserer und ber vergangenen Zeiten leicht erklären. Denn strenge genommen gibt es noch keine flawische Mythologie als Wissenschaft.

ı.

Die Quellen bes slawischen Mythus können in unmittels bare und mittelbare unterschieden werden. Bas die unmittelbaren anbelangt, so ift von einer den Vedas, der Zondavosta oder der Edda ähnlichen Sammlung mythisch-historischer Urkunden im alten Slawenthume keine Spur vorzufinden. Daher bleiben als unmittels bare Quellen blog:

a) Ueberreste bes Beibenthums in stummen Denkmalen, als ba sind: Tempel, Gögenbilder, Gräber, Münzen, Inschriften oder Namen von Ortschaften, Bergen, Flüssen u. s. w. Die Erstern sind jedoch äußerst spärlich vorhanden, da
die christlichen Bekehrer nicht nur den Geist des Beidenthums, sondern
auch jede seiner körperlichen Bullen zu vernichten trachteten und wegen
der Beschaffenheit solcher Denkmale (denn die slawischen Tempel und
Götterbilder z. B. waren größtentheils aus Holz verfertigt) auch größtentheils vernichteten. Viele solcher Denkmale sind noch ganz unbekannt,

ba fie in Lanbern vorhanden find, welche für Fremde, wenn nicht ganz unzugänglich, boch außerst schwer zugänglich find, und beren Einwohner auf einer zu tiefen Stufe ber Rultur stehen, als daß sie sich mit bem Auffinden derselben beschäftigen könnten.

Berte, in denen Kunde von flamifchen oder mit diefen eng gufammenhangenden Alterthumern, die unmittelbar oder mittelbar Bejug auf die Mythen haben, gegeben wird, find etwa folgende:

F. M. Appendini: »Notizie istorico-critiche sulle antichità, storia e letteratura de' Rugusi." Ragufa, 1802. 1803. — J. Gruteri: »Corpus inscriptionum," edit. J. G. Grävius, 1707. - »Antiquitates selectae septentr. et celticae" aut. J. G. Keysler. Hannover, 1720. — D. J. L. Schoenleben: »Apparatus Carnioliae antiquae." — Liwów: »Kartina slaw. drawnosti." - J. Fridvalszky: »Inscriptiones Roman. Transsilvaniae." Klaufenburg 1767. - »Die gottesbienftlichen Alterthumer der Obotriten aus dem Tempel ju Rhetra." Berg. von D. 280gen und A. G. Mafc. Berlin, 1771. - A. Boigt: »Befcbreibung ber bisher bekannten bobmifchen Mungen." Prag, 1771 -1784. - Thun mann: »Ueber bie gottesbienftlichen Alterthumer ber Obotriten" (in f. Berte: "Untersuchungen über die alte Geschichte einiger nord. Bolter.") Berlin, 1772. - Da fc: "Beitrage & Erlauterung der obotritischen Alterthumer." Ochwerin, 1774. - 2 bel: "Gadfifche Alterthumer." — "Daciens Alterthumer im beutigen Giebenburgen." Bien, 1775. - »Dissertatio de columna milliaria ad Eszekum reperta," quam P. Katancius consc. Effet, 1782. -»Antiquitatum et historiae Sabariensis ab origine usq. ad praes. temp." libri IX. Op. J. Schoenvisner. Pefth, 1791. - J. Potocki: »Voyages dans quelques parties de la Basse-Saxe pour la recherche des Antiquités Slaves ou Vendes." Samburg, 1795. - J. Ch. Paschen-Kortum: "Beschreibung eines bei Meu-Branbenburg gefundenen wendischen Monumentes, mit bift. Erlauterungen gur nabern Bestimmung bes alten Rhetra." Meuftrelis, 1798. -"Musei Hedervarii in Hungaria nummos antiquos" descripsit C. M. a Wiczay. Bien, 1814. - C. M. Fraehnii: »De nummorum Bulgharicorum fonte antiquissimo," lib. II. Rasan, 1816. - Trediakowski: »Bon ben mertwurdigen ruffichen Alterthumern." \_ A. 3 wid: "Die Graber in ben tautaf. Don- und Bolgafteppen." \_ "Verfuch einer Darftellung ber ruff. Alterthumer," von S. Uspenski. Chartow, 1816. - "Opiit powestwowania o drawnostech ruskich," p. G. Uspeńskij. Charkow, 1818. — »Das Bild bes Gottes Epr. Gefunden in Oberschlesien 2c.," von 3. G. Bufding. Breslau, 1819 (G. Bien. J. B. IX. B. p. 198 und 184). - M. R. Arenbt: "Strzelicisches Georgium norbflam. Gottheiten und ihres Dienstes." 1820. - C. A. Bottiger: "Umgl. thea." Leipz. 1821\_1825, fortgefest Bredlau, 1828. — "Antiquités grecques du Bosphore Cimmérien," publiées p. M. Raoul - Rochette. Paris, 1822 (G. Bien. J. B. 20. B. p. 259 et segg.) - "Berzeichniß ruff. Alterthumer jur Geschichte ber Runft u. b. vaterlanbifden Palagrafie." Mostau, 1822. - R. Schroeter: "Friderico - Franciscoum, ober großberg. Alterthumerfammlung aus ber altgerm. und flawisch. Beit." Medlenburg, 1823. 1828. -P. v. Roeppen: "Alterthumer am Mordgeftabe bes Pontus." Bien, 1823. \_ "Die Denkmale, vorzüglich die Grabftatten ber Pontifden Geftabe" in Ritter's Borballe eur. B. G. Berlin, 1820. - "Mach: richt von einigen in Ungarn, Siebenburgen und Polen befindlichen und bisher nur wenig ober gar nicht bekannten Alterthamern" (Bien. 3. B. d. E. Ig. 1823. 24. B. p. 1. Ung. Bl.) - »De Musei Sprewitziani Mosquae nummis Kuficis." scrip. C. M. Fraehn. Peterebg. 1825. - R. Cemegow: "Undeutungen ub. Alterthumer zwischen ber Elbe und Beichfel." Stettin, 1825. - J. Lele wela; "Dwie tablice star. pieniedzy." (Zwei Laf. alt. Mung.) Bilno, 1825. - S.M. P. Katancsich: »Istri adcol. geograf. vet. e monumen. epigraf. marmor. num. tab eruta." Ofen, 1826. -L.v. Sagen om: »Befdr. ber ju Meuftrelig befindlichen Runenfteine und Berfuch g. Erlaut. b. Infchriften nebft einig. neuen Rachricht. ab. b. Fundort, berf. und ber ebenfalls dort befindl. flaw. Gottheiten." Lois, 1826. - "Beitrage gur vaterlandifchen Alterthumskunde." Leipz. 1826. - J. Lele wel: "Starych pieniędzy w Trzebuniu wykop. objasn." (Ertlar. alt. Mungen zc.) Barichau, 1826. ... D. v. Koepe pen: "Afterth. u. Runft in Rugland." Bien, 1827. — "Ubrig einer Beid. ber gefammten Mungkunde," v. S. Leigmann. Salle, 1828. - "Archaologie und Runft," von Böttiger. Breslau, 1828. -

3. S. M ein er t's "Beitr. g. Krit. b. bohm. Mangtunbe" (Monatidr. b. Gef. bes vaterl. Museums, II. Ig.). Prag, 1828. - »Die beibn. Alterthumer Ochlefiens." Berg. v. 3. B. Bufding. Leipz. 1880. - (Dierter) »Jahresbericht ber Gefellich. f. pommerich. Gefch. und Alterthumskunde." Stettin, 1830. Dreizehnter 1840. - »lleber b. böhm. Münzen." Im Časopis českého Museum. Prag, 1830. — J. Lipoman: »Zastanowienie sie nad mogiłami" (Betracht. ub. Grabbugel). Wilno, 1882. - Boeckh: "Corpus inscriptionum graecarum." Berlin, 1832. \_ Lewecow: "Ueber die im Großbergogth. Pofen gefundenen uraltgriech. Mungen." Berlin, 1884. -"Alterthumer in ber öfterr. Monarchie," v. D. v. Steinbuchel (Wien. J. B. b. Lit. B. 45 et segg.). \_ Gallus und Reumann: "Beitr. z. Gefch. und Alterthumskunde ber Niederlaufis." Cubeď, 1835. — "Nabożný pohled na tu kraginu, kteráż gest matka ew. cirkwe" etc. od J. Kollara. Pefth, 1835. - R. Lewezow: "lleb. bie Echtheit ber fogen. obotrit. Runenbenkmale ju Meuftrelig" (In b. Ubhandl. d. E. Ukad. d. Wiff. g. Berlin, 1835). \_ "In b. Baltifden Landern gef. Reugniffe e. Sandels-Bert. m. b. Driente," von L.v. Ledebour. Berl. 1840. \_ Safe: » Berg. b. Alterth. ju Dredben," 1836. - Efdifd fa: "Runft u. Alterthum in d. ofterr. Raiferftaate." Wien, 1836. - »Ueb. b. Schrift ber Ruffen im X. Jahrh." v. Fraehn. Berl. 1886 (Magag. f. b. Liter. b. Muslandes), Petersba. 1836. (Memoires de l'acad. des sciences.) - »O Drawnostjach w Twerskoj Karelii" izwleczenije izpisem Th. N. Glinky k P. J. Koeppenu. Petersbg. 1886. (Žurnal Ministerst. wnutren. diel.) - "Moskowsky Nabljudatel." Moskau, 1836. (Begen Inschriften.) - »Pskovkaja létopiś izdanaja na iźdivenii obszczestva istorii i drawnostej Rossijskich pri Meskowskem univers." Mostau, 1837. - P. J. Koeppen: "O drewnostjach jużnage berega kryma i gor Tawriczeskich." Petereb. 1837. - »Starożitnosti slowanske sepsal J. Safarjk." Prag, 1837. 1. bift. Theil. Uebf. ins Ruff. v. Bobjanski. Moskau, 1837. - »Ueber ben miffenschaftl. Berth u. b. Bebeutsamkeit ber in ben Offfeelandern vorkommenden arab. Mungen," von P. v. Boblen. Königsberg, 1838. — »Starorzytności Galicyjzkie zebrał" Zegota Pauli. Lemberg, 1888. - "Beitschrift für Miterthume-Biff.," v. Bimmermann. Darmftabt. 5. 3a. 1889.

-- "Jahrbücher bes Vereins f. mecklenbg. Gesch. u. Alterthumskunde." Serg. v. G. E. & isch. — "Baltische Studien." Herg. v. d. Gessellichaft f. pommersch. Gesch. u. Alterthumskunde 1840. — "Archiv des Hennebergischen Alterthum-forschenden Vereins." Herg. v. F. Ch. Kampel. Hilburgshausen u. Meinungen 1840. Grimm, (B. K.) "über beutsch. Runen." Götting. 1821. — Legis: "Fundgruben d. alten Nordens." Leipz. 1829. 1. B. — Kopp (U. f.) "Bilder u. Schriften der Vorzeit." 2 Bde. Mannh. 1819—21. — Brynjulf: "Pericul. runolog." Kopenh. 1823.

Da bie flawische Archaologie nur ein Zweig ber allgemeinen ift, fo find alle wichtigen Berte über lettere auch fur erftere wichtig. Beifpielweise mogen bier einige genannt werben: R. Cumberland: "Orgines gentium antiquiss." Condon, 1724. Magdebg. 1745. — Pleffing: "Berfuch vom Urfprung der Abgotterei." Berlin, 1751. -Schloeper: "Bersuch e. allg. Gesch. d. Handlung u. d. Geefahrt in ben altern Beiten." Roftod, 1761. - Bailly: "Histoire de l'astron. ancienne." Paris, 1775. 1787. Leipzig, 1776. 1796. — Berber: "Ibeen jur Filof. b. Gefd. b. Menfcheit." Carlerube, 1784. - "Enthullung ber Geheimniffe bes Alterthums." Leipzig, 1787. -S. Bitte: "leb. d. Nugen des Studiums u. d. geschichtl. Unterfuchung ber Biff. ber alten Bolfer." Roftod, 1798. - "leber ben Geift bes Alterthums," von g. Uft. Landshut, 1805. - Das akad. Studium bes Alterthums," v. Ereuger. Beibelbg. 1807. - 3. Ronrab: "Ueberficht einer Urgefd. b. Belt u.b. Menfch." Wien, 1818. -"Mugemeine Encyflopadie b. Runfte und Biffenschaften." Berg. von Erfd u. Gruber. Leipzig, 1818-1840. - 2. Birt: "Gefd. b. Baufunft d. Alten." Berlin, 1821. \_ F. Link: "Die Urwelt und bas Alterthum erlautert burch bie Maturtunde." Berlin, 1820. -1. B. E. Beeren: "Ideen über Politit, ben Bertehr und Sandel ber alten Belt." Botting. 5. Aufl. 1824-1826. - Rautenftein: "Bemerkungen über den Berth der Alterthumsstudien." Marau 1825.

2.

Bu ben unmittelbaren Quellen bes flawischen Mpthus gehören:

- b) Ueberrefte des flamifchen Beibenthums in fprechenden Denemalen. Diefe find:
  - 1. Gefange aus heibnischen ober an bas Beibenthum grangenden Beiten, und zwar:
- a) streen, und zieder.

  a) stowo o potku Igora (Spruch vom Heerzuge Igors), aufgef. v. Sf. A. J. Mussin-Pusztin (Erste Ausg. in russ. Spr. v. Mussin-Pusztin, ber dieß Gedicht mit der Manustriptensammlung des Archimandriten von Kiew kaufte (1795). Petersbg. 1800. Ferenere Ausgaben: J. Siriakow. Petersbg. 1803. J. Lewicki. Petersbg. 1813 u. 1819. Podarski. Petersbg. 1819. Sziszkow mit d. Texte und Ersäuterungen. Ptsbg. 1805; in polnisch. Spr. in Rakowiecki's "Prawda ruska" in Linde's "russ. Lit. Gesch." u. "Wyprawa Igora na Połowców" (Igors Zug gegen die Polowcer), "Posmat sławianski wyd." przez A. Bielowskiego, Lemberg, 1838; in böhm. Spr. J. Jungmann, Prag, 1808; böhm. und deutsch: Wac. Hand.

  prag, 1821; deutsch: A. Kobebue (in d. Zeitschrift: der Freimüttige).

  3. Müller (Prag, 1811); Sederholm, Swododa u. v. A. Neurussisch v. M. Maksimovicz. Kiew, 1837.
- β') Králodworský Rukopis (Königinhofer Handschrift). Diesen Theil altböhm. Liebercyklen fand W. Hanka, Bibliothekar bes kön. böhm. vaterl. Museums 1817 in einem niedrigen Mittelgewölbe bes Kirchthurms in Königinhof unter einem Hausen alter husstilcher Pfeile auf. Die zweite Auflage ist von Hanka und W. Owoboda (Ursprache—Deutsch), Prag, 1829. Titel: "Králodworský Rukopis. Zbirka staročeskich zpěwo-prawnych dasnj s několika ginymi staročeskymi spiewy" [K. H. S. Samml. altböhm. lyrisch epischer Gesange nebst andern altböhmischen Gesangen (und zwar: Lidušin saud Liduscha's Gericht u. s. w.)]. Der Ausgaben in vielen Sprachen gibt es sast unzählige. Die neueste Ausgabe ist die Prager 1835 v. W. Hanka. (Ngl. »Poezya i iey zadytki)." "Die Poesse (ber Slawen) und ihre Reste," in Macieiowski's »Pamiętniki (Gedenkbūcher)", Petersbg. u. Leipz. 1839. II. p. 39 et seqq.) Ngl. »Ueltst. Denkm. d. böhm. Spr.," Prag, 1840. p. 85.
- β) gefammelt (größtentheils aus bem Munde bes Boltes). Sieher gehören bie nun außerft reichhaltigen Sammlungen flanifcher

Lieber. Rolgende find bie wichtigften: "Musarum Barmaticarum specimina." Brest. 1771. J. Krempoticz: "Pjesme wojewodam Austr. i. Ros. 1789." Ross. Pieśmi sobr. p. Nowikowa, Pracza, Kaszyna, Kirejewskiego, Sierczniewskiego. --»Kwitko wyd. Stardawn. ruskie baśnie i powieści." Mostau, 1804.1810. Molodzcik. Petersbg. 1790.-M. Popow: "Erota." Petersbg. 1792 .- M. P. Katan čič: "Fructus autumnales in jugis Parnassi Pannonici lecti." Zagrab. 1794.—M. P. Katancsich: "De poësi illyrica libellus."- "Prutena, ober preußische Bolfelieder," v. A hefa. Königsberg, 1809.—"Nowiejszii wseobszczi pjesennik" sobr. Kalatilinym 1810. — "Muza Morawska" od J. H. Galasse a T. Fryczaje. Brunn, 1813. — »Zbirka horno-i dolnoluzickych narodnj pjanj." - P. Orchowski: »Choix des poësies polonaises." Göttingen, 1816. - "Nowiejszij rossijsk izbranny i piesennik." Moskau, 1817. — "Starobyla skládanie" wyd. od W. Hanky. Prog. 1817-1823. - »Drevnija roseijskija stichotvorenija," sobr. K. Danilo wym. Mosfau, 1818. - N. Čertelew: »Opyt. sobran, starinnych małoross, pjeseń.» Petersb. 1819. — "Drewnija ruskija stichotworenija." Mosfau, 1804. — "Altruffifche Bolfelieder," von Buffe. Leipz. 1819. — "Nowiejszii wseobszczii i polnij piesennik," sobr. Popow. 1819. - Sbrski Rjecznjk," von Čelakowský. Prag, 1822.— "Pisně swětské lidu slowanského w Uhřjch," sebr. Šafařj k. Pesth, 1822—1827. \_\_\_\_\_\_ Slowanské národnj pjsně," sebran. F. L. Če lako w s kým. Prag, 1822—1827. — "Pisně swetskě lidu slowenského w Uhrich," wyd. J. Kollar. Defth, 1823 .- " Gerbifche Boltelieber," gesammelt v. Bolf, Stefans Sobn, von der Familie Karadgid (Wuk Stefanowicz Karadszicz). Wien, 1814. Leipt. 1824. -»Chants populaires de la Grèce moderne, recuelles par C. Fauriel. Paris, 1824. 1825. (Ueberf. v. B. Müller. Leipz. 1825.) -"Českě národný pisně 1825," Prag (Ritt. v. Rittersberg). ... "Dainos," o. litaufche Boltelieber, berg. v. J. E. Rhefa. Konigeb. 1825. - "Gerbiiche Sochzeitlieder," berg. v. Dr. Bolf Stefansfohn Raradgid, übist. v. E. Befely. Defth, 1826. - »Litewské narodni pisně." Z puwodnjho gazyka dle sebránj D. J. L. R h e sy přelozené od J. L. Čelakowského. Prag, 1827. - "Wila." Gerb.

Bolfelieber und Belbenmabrchen v. 2B. Gerharb. Leine. 1828. -"Prostonárodnj pjsně Slowanú w Lužici dolnj," wyd. F. L. Čelakowsky (Časop česk. Mus. 1830. 4. Seft. p. 879). \_\_ »Zpiewanky čili pjaně swětské lidu slowenského w Uhřjch" (Časop. česk. Muz. 1832. 4. Seft. p. 385). - "Pieśni polskie i ruskie ludu Galicyjskiego" zebrał a wyd W. z. Oleska. Lemberg, 1838. - P. Maximowicz: "Pieśni krainskie," 1827. - Lieberfammi. von Konopta, - S. Gizewiuft, - G. Gtowadi, - G. Staniewicz, - Wrantewicz, - Tomidi. - "Pjewania černogorska i hercogowačka," sebr. od Čubra Č o j k o w i t ě (Sim. Milutinuwite) a wyd. od. J. Milowucka. Ofen, 1838. Leipt. 1837.—"Ukrainskiia narodnyja pieśni," izd. M. M a k s i m o w y m. \_ "Golosa ukrainskich piesen," iz. M. Maksimowym. Mosfau, 1834. - »Lotyšske národní písně, od K. K. Ulmanna. Dorpat. Jahrb. d. Lit. 1834. Heft 5. p. 393 et segg. - »Krakowiaky aneb pisně národní polské," od W. Hanky. Prag, 1834. -"Narodnj Zpěwanky čili pjsně swětské Slowákú w Uhrach," wyd. od J. Kollára. Ofen, 1834. - »Česke prostonarodnj obyčege a pisně," od J. Langera (Časop. česk. Mus. 1834. 1. 5. p. 58, 3 \$\darphi\$. p. 268). — "Narodne srpske pjesme," wyd. od Wuka Stefanowite Karadzite. Leipk. 1824. Bien, 1833 u. 1840, übst. v. La I v i (Wolkslieder der Gerben. Halle, 1825. Halle u. Leipz. 1835). — "Rukopis Králodworský a giné wytečněgšj narodnj zpěwoprawné básně." Wyd. od W. Hanky. Prag 1885. 🔔 »Morawská narodnj pjsně," od F. Sušila. Brůnn, 1835. -"Novoje i polnoje sobranije rossijskich piesen." Mostau, 1780, neue Auflage von Burjanow. Moskau, 1835. — "Matorossijskija i Čerwenorusskija narodnyjá dumy i piesni." Peters6g. 1836. ... "Pieśni ludu Biało-Chrobatów, Mazurów i Russinów z nad Bugu," zebr. przez K. W. Wójcickiego. Warfcau, 1836. \_\_ "Razgovor ugodni naroda Slowinskoga," p. F. A. Kačiču Miošiču. U Mlecich, 1756. Benedig, 1801, Bulegt herausg. v. B. J. Dunder 1836 U Běcu. - J. Sacharow: »Skazania ruskago naroda," Petersba. 1837. - "O narodnoi poezii Slawjanskich plemen," p. J. Bodjański. Mosfau, 1837. – "Pieśni ludu Polskiego w Galicyi," zebr. Zegota Pauli. Cembg. 1888. - "Pešme i pripo-

wědke," od L. Vukolinovica. Bagrab, 1838. - »Rozhorecké geskyně." Časop. česk. Mus. 1838. 2. \$. \(\rho\). p. 197 et seqq. — »Piesni ruskago naroda," wyd. Sacharow. Petersbg. 1838. - L. A. Jucewicz: "Sbjrka národn. pjsny litewskich." Bilno, 1838. — "Dumki i pěsnj," ta šče do ščo Amwrosia Mogily. Charlow, 1838. — Zeg. Pauli: »Pieśni ludu ruskiego w Galicyi." Lemberg, 1839. — Czeczoł: "Pieśni wieśniacze z nad Niemna." Wilno, 1837. - Milan Kirschfeld: »Pesme i pripovedł e." Agram, 1838. - M. Achacel und C. Korytko: "Pieśni kraińskie" 1839, w Lublanie. "Narodne peśni ilirske." Skup. i nasv. izd. Stanko Vraz. Agram, 1839. Ueber bie Bebeutenheit biefer Art Quellen in Sinfict der Alterthumskunde überhaupt und ber Mythologie ber Glamen insbesondere haben fich unter andern ausgesprochen: Bacerab im Bobemarius, Urtitel: »carmina, vates." - Fauriel in ber "Gammlung neugr. Rat. Lieber." -Brodziński in d. »Warfc. Zeitschrift," 1826. — Woronicz »o piesniach narodowych," in ben Jahrb. ber Barfc. Gefellichaft der Freunde der Wiff. (»Roczniki towar. war. przyj. nauk.") 6. Band. - Safarjk, "Gefd. b. flaw. Gpr. u. Lit." u. a. v. a. D. - Golebiowski, in bem Berte: "Lud polski" etc. Barfoau, 1830. - Ropitar in den "Wiener Jahr-Buch. d. Lit." 1825. 30. Band. - Rakowiecki in f. Berausgabe ber »Prawda ruska." — Chłędowski im "Haliczanin." Johrgong 1830. Lemba. — Hüttner in "Pielgrzym Lwowski," 1821. — Woycicki in b. "Ziewonia" (p. 111). Gogol in f. "Urabesten." — Bodjanski in b. Werfen: "O narodnoi poezii slowjanskich plemen." - W. z. Oles ka (Zaleski) in f. "Pieśni ludu Galicyjskiego." Lemb. 1838. - M. Maksimowicz in b. Vorrete žu »Pieśni Małorossyiskich.» Mośf. 1827. — W. H. Macie i o wski: "Uib. d. Dichtkunft und ihre Refte bei den Glawen, im Barfc. Magazin 1837, in's Böhm. überfest in b. Prager Zeitschrift Wčela (1838) - in ben »Pamietniki o dziejach słowiańskich." Petersbg. u. Leipz. 1839, II. p. 89. - Kollar in f. "Zpiewanky." -J. P. Kaubek in der Abhandig.: »O králodworskem rukopisu» (Casop. Cesk. Mus. Prag., 1838, 3. S., p. 363 et segg.). -L. Čelakowsky im "Ohlas pisnj ruskych, českych." -

Smoboba in ber Herausg. ber "König. Hanbidrift." Prag, 1829.

— Hanka im: "Rukopis králodworský a giné wyteč." etc.
Prag, 1835. — Kollár in "Sláwa Boh." 1839, p. 7, 10. —
Hanka im: "Bers. e. allgem. Gesch. d. Poesie in d. ältst. Zeiten."
Leipz. 1797. — Rosenkranz: "Handb. e. allgem. Gesch. d. Poesie."
Halle, 1832. — A. Kahlert: "Schlesiens Antheil an d. deutschen Poesie." Bresl. 1835. — Gervinus: "Gesch. d. poet. Nat. Lit. ber Deutschen." Leipz. 1835. — J. Görres: "D. deutschen Bolksbücher." Heidlig. 1807. — J. Grimm: "lleb. d. alt. deutschen Meistersang." Gött. 1811. — W. Grimm: "D. beutsche Helbenssag.," Gött. 1829. — Lie &: "Schizen aus Ost u. Süd" I. p. 211).

— Evlai. "Charakt. d. Wolkslied." Leipz. 1840.

0

2. Rebft ben Gefangen enthalten Spuren bes flawischen Seis benthums flawische ober in einst flawischen Landern gangbare Cagen, aberglaubische Unsichten, gebrauchliche Ausrufungen, Schwüre, Flüche, Sprich wörter u. f. w. In hinsicht biefer Art Quellen hat die flaw. Literatur noch nicht Wieles aufzuweisen.

Von ben Berten, die bieber geboren, find folgende bie wichtigeren: "Deutsche Gagen." Berg. von den Gebrudern Grimm. Berlin, 1815. - »Pontus de la Gardie," ober nachforschung ub. eine in der Gegend um Petersburg befannte Boltsfage, v. A. J. Hipping. Petersburg, 1819. - "Kritifche Untersuchungen ber Staatengeschichte Danemarts und Mormeg., ober von ber Glaubwurdigkeit ber Quellen bes Saxo Gramm. und Snorro," v. P. E. Müller. Ropenhagen, 1823. — L. Wunfter: "Schlesien, wie es in ber Sagenwelt ericheint." Liegnis, 1825. - Medniaństy: "Sammlung aberglaub. Meinungen und Gebrauche ber Glowafen im Erentich. Komitat" (in Hormayer's Taschen-Ulmanach) 1829. — L. Golgbiowski: »Ubiory w Polszcze - Lud polski, jego zwyczaje - Gry i zabawy." Warfchau, 1880-1882. - »Pořekadla Slováków Moravsko - uherskych." Vydal F. Trnka. Brunn, 1831. — M. Fr. v. Freiberg: "Pommerfche Sagen." Pafewalk 1832. 2. U. - "Kolostogade." Ein Belbengebicht aus ben Gagen ber czechischen Vorzeit v. L. A. Jahn, Prag, 1832. - "Slowanka. Zbirka národnich powěstj." wyd. F. Wrantewičem a S. To miče m. Prag, 1883. — "České prostonárodnj obyčege a pjsně," od J. Langera (Čas. česk. Mus. 1884. p. 58. p. 268). — "Ruskije prostonarodnyje prazdniki i sujevernyje obrjady." Mosť. 1837. — "Klechdy, starožytne podania i powieści ludu. Polskiego i Rusi," zebrał K. W. Wóycicki. Warfc. 1837. 2 B. — "Rusalka Dněstrovaja." Ofen, 1837. — "Pěsme i pripowědke," od L. Vuko tinovica. Zagrab. 1888. — H. G. Graeve: "Wolfsfagen und volfsthůmliche Dentmale der Lausig." Bauzen, 1839 — 1840. — Goed fc: "Schlicher Historiene, Sagene und Legenden – Schap." Meißen, 1839. 1840. — "Eine Kahrt nach Helgoland und die Sagen der Niederelbe," v. H. Schmidt. Berl. 1839.— J. Zem me: "Sagen v. Pom. u. Růgen." Berl. 1840.

Alte Oprichwörter . Sammlungen von: Srnec (1599). -Rysiński: "Przypowieści polskie" (poln. Sprichw.) w Lubczu. 1618. 1629. - G. Knapski: »Adagia pol. selecta.» Rrafau, 1632, - v. Sinapius (1678), Horny (1705), -Doležal (1746). - J. R. Zawadzki: »Gemmae lat. sive proverb. polon." Barfc. 1728. - J. Muškatirowić: »Pričte iliti po protomu poslowice." Wien, 1787. Ofen, 1807. -- J. Marewicz: »Przysłowia i maxymy." Warfchau, 1788. - Bernolak: "Gramm. slavica" (im Unhang Oprichwörter). Poson. 1790. - A. M. Fredro: »Przysłowia." 1658. Breslau, 1809. 1820. — J. Dobrowsky: "Českých přislowj zbirka." Prag, 1804. — Wuk Stef. Karadžič: »Narodne srbske pripowijetke." Bien, 1821. - Sobranije ruskich poslowic i pogoworok." Petersburg, 1822. - »Sobranije 4291 drewnich poslowic." Mosfau, 1787. - "Przysłowia," K. W. Wóycickiego. Barfc. 1880. — Ruskije v svojich poslovicach," p. J. Snegirew. Mostau, 1881. — »Národné srbske poslowice," wyd. Wuk Stefanowić Karadžič. Cetin (na Četine), 1836. — »Sprichwörter," altefte Gammlung von Smil. Rlaszka von Reichenberg in Casop E. M. I. Jahrg. - von M. Čerwenka und Anonymus, Jahrg. 1829. 4. H. — von Colakowsky, Jahrg. 1887, 3. S. - Ueber Gagen, Spriche wörter b. Glamen f. b. neueste Ochrift Maciejowski's: »Pamiętniki," 1889, II. p. 75 — 84 (Klechdy-przysłowia). —

"Die Wolksfagen, Mahrchen zc. bes Kaiferstaates Desterreich,"
vollständig gesammelt v. Lubw. Bechst ein. Leipz. 1840. — Tetau
u. Temme: "Die Wolksfagen Oft-West-Preußens u: Lithauens."
Berlin, 1837.

4.

3. Bu ben unmittelbaren Quellen bes flaw. Mythus find ende lich noch ju gahlen die Refte alt flawischer Rechte, polit. und religiöfer Gefete und die Sammlungen berselben.

Bieber gehören besonders folgende Schriftmerte: »Poczet Herbów szlachty korony polskiej i wielkiego Xiestwa litewskiego," p. W. z Potoka-Potockiego. Kraf. 1696. — M. Rongon: »Pomerania diplomatica.» Frankfurt a. b. D. 1707. — Canisii »monumenta ecclesiast." ed. Basnage. Untwerpen, 1725. - C. Niesiecki: »Korona polska." Lemberg, 1728. - J. S. Assemanni: »Kalendaria eccles. universae." Mom, 1750. — Diplomata ducatus Styriae. Wien, 1756. - 3. E. Boehme: Diplom. Beitrage g. Untersuchung ber ichlesischen Rechte und Befchichte." Berlin, 1770-1772. - D. v. Dormann: "Benbifchrugifcher Landesgebrauch." Stralfund, 1777. - Borbs: »neues Ardiv." Corau, 1798. - 3 o bel: "Berzeichniß oberlaufig. Urfunben." Borlig, 1799. - J. C. Eder: »De initiis juribusque primaevis Saxonum Transsilvanorum commentatio." - A. v. Dipauli: »Bibliotheca Tyrolensis." Bien. - »Knihy dewatere o prawach a saudech i o dskach země české," od Wszehrda. --Dre ger: »Codex diplomaticus Pomeraniae. »Berl. 1800. -- »Nestor." Ruffifche Unnalen von U. C. Och loger. Gottingen, 1802. -Santenftein: "Mecenfion ber alteften Urfunde der flam, Rirchengeschichte, Literat. u. Oprache." Ofen, 1808. - »Kormczaja kniga." Mosfau, 1816 (eine Art griech. flaw. Corpus juris canonici). - »Regesta sive rerum Boicarum autografa ad ann. usque 1300 diposita" cura C. H. de Lang. Munchen, 1822. -"Saud Libussin," od A. Jungmann. Prag, 1822, im Krok, p. 48. - »Cprill und Method, ber Glamen Upoftel." Ein bift.e frit. Versuch v. J. Dobrowsky. Prag, 1823. — A. Powfan's fy: "Madricht von ben National-Archiven," Rrafau, 1824. - "Prawda ruska," Moskau, 1799, von Dusgkin - 1820 von

Strojew. - Barfc. 1820 von Rafowiedi - Dorpat, 1826, v. Em er 6: "Das altefte Recht ber Ruffen." - "Mabrifche Legenbe von Cprill und Method," v. 3. Dobrowsty. Prag, 1826. -"Trudy i zapisi obszczestwa istoryi i drewnostej rossylskich." Mosfau, 1826. — "Sobranie slowenskich pamiatnikůw," wydali Wostoków i Keppen. Petersba. 1827. - J. Lelewel: »Poczatkowe prawodaw. polsk." Barfcau, 1828. - "Legenda 8. Alberti in Canisii monum. eccles." Antwerpen u. in Sanka's Beitschrift, 1830, IV. 3. - J. S. Bandtkie: »Jus Polonicum. Codic. veter. manuscr. et edition. quib. collatio." Warfcau, 1831. - »Directorium diplomaticum o. dron. geordnete Muszuge von fammtl. ub. Oberfachfen vorhand. Urfunden," v. E. A. Ochultes. Mitenburg, 1834. - »Pomucky ku poznanj staročeského práwa i řadu saudnjho," od F. Palackého (im Časop. C. M. 1835, 4. Seft, p. 399). - »Historia prawodawstw słowiańskich,» przez W. A. Macielowskiego. Barfchau und Leipzig, 1832-1835. Ueberfest von &. J. Buf u. D. Namrodi, unt. bem Titel: "Glawische Rechtsgeschichte v. 2B. A. Maciejowski." Stuttg. u. Leipzig, 1835-1839. - "Akty sobranyje w bibliotekach i archiwach rossijskoj imperii archeograf." expedic. imperakad. nauk. izdany Wysočajše. Petereburg, 1836. - »Obozrenije pometnych praw etc. sost. P. Iwanowym. Mosfau, 1836. — »Glagolita Clozianus," i. e. Codicis glagolitici inter suos facile antiquissimi-illustrationem-Com. P. Kloz, codicis domino dedicavit B. Kopitar. Wien, 1886. - »Skazanija Ruskago naroda o semejnoi žizni swojich předkow," sobr. J. Sacharow. Petersburg, 1836. - »Opyt istorij Rossijskich gosudarstvennych i graždanskich," zakonow A. Reutza sněm. p. F. Moroškin. Mosťau, 1836. – A. Boczek: »Codex diplomaticus et epistolaris Moraviae." Olmûz, 1836-1839. »Sobranije gosudarstvennych gramot i dogovorow," p. Malin owskago. Mosťau, 1837. — "Srownánj zákonu Cara Stefana Dušana srbského s neystaršími řády zemskými w Čechach," od F. Palackého (Časop. česk. M. 1887, 1. 5., p. 68). -"Zapiski i zamečanija." Mostau, 1837. - &. G. v. Bunge: »Forfdungen auf bem Gebiete ber liev-, efth- und furlanbifden Rechtsgeschichte." Dorpat, 1888. — "Najdawniejsze pomniki prawodawstwa sławianskiego," wyd. O. Kucharski. Warsch. 1888. — Ropitar: "lleber ben Ursprung der slaw. Liturgie in Pannonien" (in Chmel's österr. Geschichtsforscher. Wien, 1888, I. 8). — "Pamiętniki o dziejach piśmiennictwa i prawodawstwa Sławian," wydał W. A. Maciejowski. Petersbg. u. Leipz. 1889.

Ueber die meisten dieser Werke sindet man das Nähere in: Frisch: "Historia linguae slavicae" 1727. — "Acta literaria Bohemiae et Moraviae," edit. A. Voigt. Prag, 1774—1776. — Abbé Jos. Dobrowsky: "Geschichte der böhm. Sprache und älteren Literatur." Prag, 1818. — "Historie literatury české s kratkau historij narodu oswjcenj a gazyka." Praci Jos. Jungmanna. Prag, 1825. — "Geschichte der slaw. Sprache und Literatur," von P. J. Schaffarik (Šasašjk). Osen, 1826. — "Historya literatury polskiej," p. F. Bentkowskiego. Warschau und Wilno, 1814. — "Lehrbuch der russischen Literatur," von D. Fr. Otto. Leipzig und Riga, 1837. — M. Wiszniewskiego: "Hist. Literat. Polskiej." Krafau, 1840.

5

Bu den unmittelbaren Quellen bes flamifchen Mothus fann 4. gemiffermagen auch die Renntnig ber flamifchen Oprache und baber auch insbesondere bie vergleichende Rilologie gezählt merben (G. 5). Einige hieher gehörende Schriftwerke find folgende: A. Frencel: »de originibus linguae Sorabicae." Budiss. 1693. J. Piskatori: »de origin. linguae Slavicae." Bittenberg, 1697. - J. Bollestenezh: »Gazophylazium s. lat. illyr. onomatum aerar." Zagrab, 1711. - P. Doleschalii: »Gramm. Slavicbohem." Pofen, 1746. - Ch. Bachmeifter: "Dachr. u. Bitte weg. e. Sammig. v. Sprachproben." Petersburg, 1778. - Z. Orfelin: »Rudimenta linguae Slavorum." Benedig, 1775. A. Remusat: »Recherches s. l. langues Tatares." Paris, 1820. -E. Ch. Cellarii: "Liber memorial in linguam Slavor." "Benebig, 1776. — "Srawnitelnyje Slovari wsech jazykov," ober: Glossarium comparativum linguar. totius orbis." Petersbg. 1787. 2. U. v. Jankiewicz. Petersburg, 1790. - 3. C. Abelung und J. G. Bater: "Mithribates ob. allgemeine Sprachkunde." Ber-

lin, 1806-1817. - B. Kopitar: » Gramm. b. flaw. Oprache in Rrain und Rarnten" zc. Laibach, 1806. - P. Adelung: »Rapports entre la langue russe et la langue sanscrit." Deteréburg, 1811. - B. Ropitar: "Blid auf die flam. Munbart" (inb. Bien. allgem. Git. Beitung, 1818). - »lleberficht aller bekannten Oprachen u. ihrer Dialette," v. g. Ab elung. Petersburg, 1820. -S. B. Linde: »O jezyku dawn. Prusakow.» Warfchau, 1822. e. Ueberfetung von Bater's: "Die Oprache ber alten Preufen." Braunfdweig, 1821. - J. Dobrowsky: »Institutiones linguae Slavicae dialecti veteris." Bien, 1822 (Rec. Bien. 3. B. 1722, 17. B. p. 66). - 3. Grimm: "Deutsche Gramm." Gotting. 1822-1887. - Brendt: "Bermandtichaft ber german. und flawischen Oprache." Bonn, 1822. - 2. Jungmann: "Gramm. Musz. a. Nala j. Bergl. mit b. vaterlant. Sprache." Prag, 1823, im Krok, I. p. 75. - »Asia polyglotta," v. Jul. Klaproth. Paris, 1823. - A. Murray: »History of the European languages." Edinburg, 1828. - B. Dorn: "leb. b. Bermandticaft bes perf. german. und griech : lat. Oprachftammes." Hamburg, 1827. — »Radices Sanscritae," edit. Fr. Rosen. Berlin, 1827. - »Grammatica slavo-ruthena» ed. p. M. Lucskay. Ofen, 1880. - S. Meibinger: "Bergl. etym. Bort. B. d. goth = teut. Mundarten." Frankf. 1888. — "Historial view of the Slavic language inits various dialects," by E. Robinson. Undover, 1834. — E. G. Graff: "Althochdeutscher Oprachfcas." Berlin, 1841. - "Matris slavicae filia erudita vulgo lingua graeca." Autore G. Dankowsky. Pofen und Prefiburg, 1835. - Stern: »Grundleg. j. e. Oprachfilos." Berlin, 1835. -R. M. Rapp: "D. vergl. Gramm." Stuttg. 1836. - Eichhoff: »Parallele des langues de l'Europe et de l'Inde." Paris, 1836 — A. F. Rott: »De Borusso-lithuanicae tam in Slavicis quam Letticis linguis principata commentatio." Salle, 1837. - "Etym. Forfc. auf b. Gebiete b. indo german. Opr." Lemgo, 1883. -"Coltica." Oprachliche Dotumente gur Gefchichte ber Relten v. D. 2. Diefenbach. Stuttgart, 1888. - »Gefchichtliche Bortrage über altbeutiche Oprache und Literatur," v. E. Bienbarg. Samburg, 1838. - "Etymologifche Forfchungen zc., insbesonbere bes

Sanskrits 2c." v. D. F. Pott. Lemgo, 1838. — Fr. Bopp: "Die Celtischen Sprachen in ihrem Berhaltniß zum Sanskrit, Bend, Griech., Lat., Germanischen, Lithauischen und Slawischen." Berlin, 1838. — "Gazyk a technika prawnicka Slowanuw," od J. P. Kaubka (im Čas. česk. Mus. 1839, 2. H., p. 215). — Věkoslav Babukić: "Grundzüge ber illprischen Grammatik," von R. Fröhlich herausg. Wien, 1839. — "D. altest. Denkmaler d. böhm. Sprache," v. Šafarjk u. Palacky. Prag, 1840. — Bur meister: "Sprache ber mecks. Obotriten." Rostock, 1840.

Von ben die Sprachvergleichung und bamit die Erkenntniß bes Bolksgeiftes und burch ihn die des Mothus befordernden Borterbuchern find befonders folgende hier ju nenneu: Gelenius: »Loxicon symfonum." Basileae 1557 .- C. Szyrwid: "Diction. trium linguarum." Wilno, 1677. - P. A. della Bella: »Dizionario ital .- lat. - illyricum." Benedig, 1728. - A. Jambressich: »Lexic. lat. interp. illyr. » Bagrab, 1742. — P. S. Pallas: »Slowar s. ling. vocabularia comparativa." Petersbg. 1786-89. Frantf. a. M. 1827. - P. Marfus: "Rrainer. Borterbuch." - "Lexicon tetraglosson," von Daniel. Moddopolis, 1770. Benebig, 1802. - "Słownik języka polskiego," przez M. S. B. Linde. Warschau, 1807—1814. — "Slovar akademii rossijskoi." Petersburg, 1806—1822. — »Tripartitum u. Tripartiti, seu de analogia linguarum continuatio." Wien, 1821-1823. - Dictionariu Rumanesc, Latinesc, si Unguresc." Klaufenburg, 1822-1823. »Lexicon Romanescu - Latinescu - Ungurescu - Nemtescu." Ofen, 1825. - Wacerad: »Mater verborum" (im Časop. česk. Mus. Prag, 1827, 4. S.). — »Gmenoslaw čili slownjk osobnych gmen etc. národu Slowanskégo," sebr. J. Pačič; rozmnoz. od J. Kollára. Ofen, 1828. - »Zbjrka nejdawněgšjeh slownjku latinsko-českych." Wyd. od W. Hanky. Prag, 1833. - J. Jungmann: "Slownjk česko-něměcky." Prag, 1834-1839.

6

Wenn aus diesen genannten Quellen der Forscher des slawischen Mythus die einzelnen Elemente des Körpers und Geiftes besselben freilich nur fragmentarisch, aber doch unmittelbar, gleichsam

burch bie Unschauung ber Refte feiner einstigen Neußerungen auffinden fann : fo muß er fich boch jur Bervollftanbigung berfelben, eben wegen bes bloß fragmentarischen Inhaltes der flaw. Mythenelemente in ben Quellen ber erften Art, auch mittelbarer Quellen bedienen. Diefe find im Mugemeinen die Rachrichten von den altslaw. Sitten, Gebrauchen, religiöfen Unfichten, Begebenheiten u. f. w. Gelbst viele ber als unmittelbar angeführten Quellen gehören jum Theil icon ju ben mittelbaren. Die Sache, der Mythus, wird dabei nicht etwa, wie es auch bei manchen unmittelbaren Quellen ber gall ift, blog indirett fonbern er entzieht fich jeber eigentlichen Unschauung. Denn fein Gehalt und feine Farbe wird nur burch bas Medium ber Darftellung offenbar. Und boch übertreffen biefe Quellen an Quantum bei weitem die unmittelbaren, ja fie find fur manche Elemente bes flam. Mythus die einzig möglichen. Das Medium ber Darftellung ift jedoch fehr oft ein taufchendes, die Sache in einer andern Karbe barftellendes. Denn die Urheber von berlei Machrichten halten in der Regel weder in Binficht des Wiffens noch Wollens eine strengere unparteiische Kritik aus. Denn wenige berselben sind aus ben Beiten bes Beibenthums felbft, Die meiften von einer bem Seidenthume feindlichen religiöfen Partei, die daher deffen Elemente bochftens relativ gut auffaffen und mittheilen. Gebr felten wird bie Sache an fich gegeben, sonbern meiftens unterliegt ber Mittheilung bas subjektive Urtheil, ja oft wird nur biefes gegeben. Diefes bringt jeboch bie Gache felbst in Gefahr. Denn find j. B. die Zeugen nicht Slaven, fo mangelt ihnen größtentheils bie fo nothige Oprachkenntniß, die Runde des flaw. Beiftes, Unpartheilichkeit u. f. w.; find fie Glamen, fo ichreiben fie boch nach ben beschrankten Unfichten ihres Zeitgeiftes. Bie oft begegnet man Stellen, wie folgt: His et aliis idolis, quae omnia enumerare taediosum et auditu horrendum, dicati erant flamines etc. etc. Gine icharfe bistorifchfilosofifche Kritit ift baber die vorzüglichste Bedingung einer vernünftigen Benützung ber Quellen biefer Urt.

Bu ben Quellen dieser Art gehören fast alle alten Geschichtsschreiber, Geografen u. dgl., welche oft unmittelbar, noch
öfters aber bloß mittelbar und indirekt Thatsachen ermahnen, bie

auf den slawischen Mythus Begug haben, z. B. Gerodot, Plinins Sekundus, Tacitus, Klaudius Ptolomaus, Strabo u. s. w. u. s. w. In dieser Beziehung hat der slaw. Mythus mit der universellen Archäologie gemeinsame Quellen. Die in unsern Zeiten so eifrig und mit so staunenswerthem Erfolge betriebenen Studien der orientalischen Sprachen lassen hoffen, daß so viele historische, mythologische, geografische, filosofische Werke des Orients, die bis jest fast ganz unbekannt sind und doch mit dem slawischen Mythus in einem engen Nexus stehen, nach und nach ins abendländische Bewußtsein treten werden.

Bas ben archaologischen Boben betrifft, auf welchem bie genetische Entwicklung ober Fortbewegung bes flamifchen Mothus vor fich ging : fo find folgende Berte befonders wichtig (nebft Berobot, Ktesias u. f. w.): Bertii »Theatr. geogr. vet." Umft. 1618. - »Grundliche Befdreibung bes Königreichs Dalmagien." Murnberg, 1723. - Popowitich: "Untersuchungen vom Meere.» Frankf. u. Leipz. 1750. — Nowikow: »Drewnaja russ. idiografia." Petersburg, 1773. - A. Fortis: "Viaggio in Dalmazia." Benedig, 1774, ubf. 1768 in Bern. - 3. Dobromsky: "Ueb. b. alten Gige ber Glawen in Europa." Olmut, 1788. -Mannert's: » Beogr. b. Griech. u. Romer." Murnbg. 1788. Leing. 1799-1825. - »Opisanije zivuzcich v kazanskie guberniji jazyczeskich narodow," soczinennoj S. F. Millerom, Petersba. 1791. - Katanscich: »Specimen filologiae et geografiae Pannoniorum." Bagrab, 1795. — Leutinger: "Topogr. March." — "Caucasicarum regionum et gentium Straboniana descriptio," aut. Ch. Rommel. Leipz. 1808. - Maltebrun: "Gefch. d. Erdfunde," überf. v. Zimmermann. Leipz. 1812-1816. - J. Lelewel: »Badania starożytności we względzie geografii." Bilno, 1818. - Beune: "Erbanfichten." Berlin, 1815. - »Epitome geografiae Marsiliae. 1638 cum hist. arm." Condon, 1736. Paris, 1819 .- Rrufe: "Budorgis o. ub. d. alte Schlefien." Leipz. 1819. — "Archiv fur Geografie, Biftorie, Staate- und Rriegskunft." Bien, 1810-1822. - "Befchreibung bes alten Armeniens," v. P. Luc Indischischian. Benedig, 1822. "Ueber Bolfer und Canderkunde in Rugland," v. P. v. Roeppen. (BBien.

3. B. 20. B., p. I. Ang. Bl.) 1822. — J. Potocki: "Atlas archaeol. europ. Rossii." Petersburg, 1812-1823. - C. G. Reicarb: "Germanien unt. b. Romern." Rurnbg. 1824. -»Tabula Peutingeriana itineraria primum aeri incisa et ed. a F. C. de Scheyb, 1752, denue emend. et nova C. Mannerti introd. instructa." Leipi. 1824. - "Atlas ethnografique du globe ou classification des peuples anciens et modernes d'après leurs langues," par A. Balbi, 1825. - A. Muchar: »Noricum." Grag, 1825. - F. & Ufert: "Ueber d. Morben von Europa nach den Ansichten ber Alten" (im 4. B. b. Geogr. ber Griechen und Romer). - »Istri adcolarum geografia vetus e monumentis epigraficis, marmoribus, nummis, tabellis eruta" a M. P. Katancsich. Ofen, 1826. - Świecki: »Opis starożytnej Polski." 1828. - Bifcoff u. Moeller: "Bergleich. Borterb. b. Geografie b. alten, mittl. u. neueften Beit." Gotha, 1829. - Müller: "Lex. manuale." Leipi. 1831. -Brzoska: "De Geografia mythica." Leipz. 1831. Jena: -Riedel: "Die Mart Brandenburg im 3. 1251." Berlin, 1831. - Schroeder's: "Conspect, chorografic, insign, locorum e geograf. veterum popul. delin." Lund, 1831. - Bimmer: "Befch. d. Erdfunde." Bien, 1833. — A. v. Humboldt: "Fragm. de geologie asiatique " Berl. 1834. - Koch: "Bortb. d. Geog." Leipt. 1825. - 3. Lelewel's "fleine Odriften geogr. - bift. Inbaltes," überf. v. R. Meu. Leipz. 1836. - B. Muller: "Die Marten des Waterlandes." Bonn, 1837. - U. Mitfc's "Entwurf d. alt. Geogr.," perb. v. K. Mannert, 11. Aufl. Leipz. 1837. — "Rossija w istorickom, statističeskom, geografičeskom i literaturnom otnošenijach." Kniga T. Bulgarina. Petersba. 1837. — »Jenisejská Gubernie.» Čas. česk. Mus. 1838, 2. \$., p. 240. - "Huculowé obywatelé wychodniho pohoři karpatského," od U. Wahilewiče. Čas. č. M. 1838, 4. 5., p. 475. 1839, 1. B., p. 45. - F. S. D. Duller: "Der Ugrifche Boltsftamm o. Untersuch. ab. b. Landergebiete am Ural u. am Raufasus in bift. geogr. u. ethnograf. Begieb." Berlin, 1840.

Von ben eigentlich hiftorifchen Berten, in denen ber Elemente bes flawifchen Mythus Erwähnung gefchieht, tommen vor allen Die foge-

nannten Chroniken in Betracht. Sieher gehören, mit wenigen Ausnahmen, die Chroniken aller flawischen Wölker so wie auch viele jener Nationen, beren Geschichte mehr ober weniger in die der Olawen verwebt ist, & B. Zach. Schneider: "Chron. Lips." — Knauth: "Prodrom. Misn." — T. Schmid: "Chron. Zwickav." — Albinus: "Chron. Misn." — Dubravius: "Hist. Boh." 2c. 2c.

Maber mag folgender bier Erwahnung gefchehen: Math. a Miechowia: "Chron. Polon. — de Sarmatia," 1525. — Cromer: »De originib. et rebus gestis Polonorum." Basil. 1555. - »Mitternachtischer Bolferen Siftorien," erftlich burd Dartinum Cromerum beschrieben, jestzumalen burch 6. Pantaleon verteutschet. Bafel, 1562. - M. O. Stryjkowski: »Kronika polska, litewska," a t. d. w Królewcu, 1580. - »Ecclesiastica historia sive Metropolis" D. A. Crantzii, Basil. 1568. -»Chronici Ditmari episc. Mersepurgii, lib. VII." aut. Reinero R. Steinhemio. Frankf. a. M. 1580. — "Chronica Slavorum seu Annales Helmoldi," aut. R. Reineccio Steinhemio. Frantf. 1581. - A. Guagnini (eigentl. Stryjkowski): »De Sarmatia Europaea." Königsberg, 1582, ins Poln. 1611. Kraf. - »Polonicae hist. corpus." Basel, 1582, per S. Henricpetri ex bibl. J. Pistorii Nidani. — Cafp. Benneberger: "Bon den alten Preußen." 1584. -- »Rerum Polonicarum tomi III." Krantf. 1584. - Weissel: »Chronica alter preußischer Siftorien." Königsberg, 1599. - Dan. Erameri: "Dommeriche Chronita, b. i. Befdreibung u. f. w. wie - bie Dommern aus beibn. Blindheit jum Chriftenthum bekehret find." 1602. - Joh. Dlugossus (Duglossus, Długosz, Longinus): "Annales." Dobrcmil, 1615. Frankf. 1711. Warfc. 1824. - »Respublica seu status Poloniae, Lithuaniae, Prussiae, Livoniae" etc. Inon, 1627. -»Respublica Bohemiae," a M. P. Stransky descr. Coon, 1634. - Kojałowicz: »Historiae Lithuanae lib. II.» 1650-1669. G. Krüger: "Diss. de Serbis." Wittenb. 1675. — D. Frank: "Mit. u. neues Medfenburg." - Pet. v. Dusburg: "Chronica 1679. Dusburgii Continuator edit. ab Hartknoch." - Ch. Hartknoch: »Diss. de var. rebus Prussic. bei P. Dusburg Chron.

Pruss." Frantf. 1679. — "Carniolia antiqua et nova s. Carnioliae Annales sacrae et profan." aut. J. L. Schoenleben. Lasbach, 1681. - "Altes und neues Preußen o. Preußische Siftorien," 2 Theile. Mit fonderbahrem Bleiß juf. getragen durch M. Cb. Sart-Enoch. Frankf. u. Leipt. 1684. - » Preug. Rirchenbistorie," v. M. Ch. Hartenoch, Frankf. u. Leipz. 1686. — Kerscelich: "De regnis Dalmat. Croat." Bagrab, 17. . - Behr: »Rer. Meklenburg. lib. VIII." Leipj. 1741. - Bankerti »notae in Helmoldum. J Molleri "Diatribe in Helmoldum." Lubect, 1702. — Adamus Bremensis: »Hist. eccles.—1595 — ed. Fabricii.» Samburg, 1706. — W. Hagecii: »Kronika česká." Prag, 1541. 1819 überf. v. J. Gandel. Leipk. 1718. - Massius: »De Obotritis." Samburg, 1719. - E. F. Badenrober's saltund neues Rugen." Stralf. 1782. - "Chronicon Gottwicense," ed. Bessel et Hahn. Tegernsee, 1782. - J. Mikraelii: "Altes Pommerland." Stettin, 1728. - Arndt (3. G.): "Lieflandische Chronit," v. J. D. Grub er's Origines Livoniae sacrae et civilis. Salle, 1747. - Gelasius Dobner ad "Hajeki Annales Bohem." 1761, 1768. - Ch. Rnauth: "Rirchengeschichte ber Sorbenwenden." Borlis, 1767. - G. Papanek: "Hist, gent. Slavor. vel de regno regibusq. Slav." Fünffirchen, 1780. - Co smas: »Chronica Bohemor." ed. Dobrowský et Pelzel in Scrip. rer. Bohem. Prag, 1788. - "Die Ehre bes Ergbergogth. Krain," v. J. B. Valvasor, Laibach, 1789. — Einhardus: "De vita et gestis Caroli M." Belmstadt, 1806. - Mart. Gallus: "Chronicon polon. ab an. 825-1118" Barfc. 1824 ed. J. S. Bandtki e. - »Res gestae princip. et reg. Poloniae," p. Vinc. Kadłubek saec. XII. et XIII. exaratae, quibus acced. Chron. polon. p. Dzierswam saec. X'II. script. composit. Barfc. 1824. -»Kronika polska," przez Prokosza, Warfc. 1825. — Saxonis Grammatici »Hist. Danicae, lib. XVI." ed. Stefanii. Sorae, 1644. - Rlog. Epg. 1771. Muller. Safen, 1840. - »Zaluski Bibl. histor. pol." wyd. J. Mucskowski. Kraf. 1835. Neue Aufl. — 2016 Sammlungen folder Chronikenartigen Berke find bier befonders ju nennen: Gruteri »script, hist Augustae." Bannov. 1611. Darin besond. Jornades: »De Gothorum rebus gestis." - "Scriptores

rerum Franc." Paris, 1636. Darin bef. "Anonymus de convers. Bojarior. et Carantanor." - L e i b n i t z : »scr. rer. Brunswicens." Leipt. 1707 - »Sc. rer. Germ." ed. Lindenbrog. Samb. 1706. - »Scriptores rerum Germanic." edit. Ludewig. Frankf. 1718. Darin bef. »Vita St. Ottonis u. Hist. episc. Camin." -"Silesicarum rer. script." edit Sommersberg. Leipz. 1729-1732. - »De scrip. Polon. et Prussiae in Bibl. Brauniana.» Köln, 1732. — »Script. rerum hungar. vet. et genuini," cura J. H. Schwandtner. Wien, 1746-1766. - »Seript. historiarum Poloniae et magni ducatns Lituaniae." Warfc. 1761, ed. L. M. de Kolof. - J. A. Załuski: »Magna biblioth. polon. univers." 1770. — »Script. rer. Bohemorum, dedit. Freher. Sanau, 1602 - 1620. Kneysl Prag, 1754. Pelzel et Dobrowsky Prag, 1783. — »Monum. hist. Bohem.," edid. Dobner. Prag, 1785. - "Urchiv ber Gefellich. f. altere beutsche Befdichtskunde," berg. v. J. B. Buchter u. R. Dumge. Frantf. a. M. 1819. — G. H. Pertz: »Monum. germ. historica. Bei= belberg, 1826. - »Corpus historiae Byzant." Paris, 1645. Benedig, 1729. Bonn, 1828. - G. W. Raumer: »Regesta hist. Brandenburg." Berlin, 1836. - "Acta Societatis J a b l o n ovianae de Slavis." Leipt. 1772. "Nova acta." 1839. - "Script. rerum Transilvanicarum." Cibinii , 1800 , fortgefest 1839 , hermannft. - "Scr. rer. lusatic." edit. Hoffmann. 1719. Meue Rolge 1839. Görlig - "Urdiv d. Gef. f. alt. beutsche Befch. Runde g. Beforderung e. Gefammtausg, b. Quellenschriften teutsch. Befd. b. Mitt. Alters," v. G. S. Pert. Bannov. 1824-1840. -J. U. Niemczewicz: »Zbiór pamiętników hist. o dawnéj Polszcze z rękopisów," Wyd. now. od Bobrowicza. 8pi. 1840-

Durch pragmatischere und für ben slamischen Mothus wichtige Geschichtsforschung zeichnen sich besonders folgende Werke aus: Erasm. Stella: "Antiquitatum Borussicarum lib. II." Basel, 1518. W. Lazius: "De gentium migrat." Basel. 1572. — "Diversarum antiquae gentium historiae." Hamburg, 1611. — J. Lucius: "De regn. Dalm. et Croat. hist." Amsterd. 1666. — Pessina de Czechorod. "Mars Moravicus." Prag, 1677. — M. Hankii: "De Silesiorum nomin. Anquit." Leipz. 1702. — J. P. Kohl:

»Introductio in historiam et rem literariam Slavorum imprimis sacram." Mtona, 1729. - J. Ch. Jordan: "Origines Slavicae." Bien, 1745. - "Das altdeutsche Defterreich," von U. G. Och mark. Otralfund, 1750. - »Lech polski albo narodu polskiego początki, starożytność, fortuna etc., przez B. Kotfickiego. Lemberg, 1751. - "Altmahren," von M. Ullmann. Olmüş, 1762. — F. M. N. Kautz: »Diss. de religionis christianae in Poloniae initiis." Frantf. u. Leipg. 1764. - Berden: "Berfuch in ber alteften Befch. ber Glamen." 1771. — U. C. Ochlöger: "Mordifche Gefchichten." Balle, 1771. - J. G. Stritteri: »Memoriae populorum ad Danub. incolent. ex script. hist. Byzant." Petersburg, 1771 (2. B.). - 3. Thunmann : "Unterfuch. ub. b. alte Befch. einiger nord Bolfer." Berlin, 1772. — Auszugem. in Mafch "Erlaut." Schwerin , 1774. — »Lechus historiae polonae restitutus," p. Kleczewski. Olmug, 1774. — 3. B. Ocherer's: "Meftor's altefte Jahrbucher ber ruff. Gefch." Leipz. 1774. - 3. Dobromety: "Bohm. u. mahr. Liter. Gefch." Prag, 1779. - D. Dobfen: "Gefch. ber Biff. in ber Mart Brandenburg." Leipz. 1781. — Unton: "Erfter Versuch über ber alten Glamen Gitten u. f. m." Leipg. 1783. - 3. 28. v. Monfe: "Canbesgefch. v. Mahren." Olmus, 1788. - E. A. Gebbarbi: "Gefc. aller wendifc - flamifchen Staaten." Salle, 1790. - J. Ch. Gatterer: »An Russorum, Polon. etc. populorum slav. originem a Getis sive Dacis liceat repetere." Götting. 1791. - 2. E. Ochloeper: "Reftor, ruffifche Unnalen." Petersbg. 1794. Botting. 1802. - J. Rai &: "Istoria raznych slawenskich narodúw." Bien, 1794. - F. Durich: »Bibliotheca Slavica." Bien, 1795. - J. Potocki: »Fragments histor. sur la Scythie, la Sarmatie et les Slaves." Braunschmg. 1796. - M. Alexius a Nisiwiz: »Liber antiquitatum vit. et mor. gentis Brutenorum." - Hechtius: "De rebus memorabilibus Jutreboc." - Ch. Zimmermann: "hifter. Nachricht v. ben alten Ginwohnern in Pommern." - 3. Ch. Engel: "Gefc. ber Gerben." 1801. - J. G. Banbtfie: "Unaleften jur Runde bes Oftens." Breslau, 1802. - J. Lelewel: »Rzut oka na dawność litewsk. narodu." Wilno, 1808. - J. G. Eichhorn:

»Hist. antiq. ex ipsis vet. script. graec. et lat. narrat. contexta." Leipz. u. Götting. 1810. - Rechberg: »Les peuples de la Russie." Paris, 1812. — "Recherches historiques sur l'origine des Sarmates, des Esclavons et de Slaves," (von J. W. Siestrzeńcewicz). Petersburg, 1812. – Dobrowsky's "Slawin." Prag, 1808 (edit. Hanka 1832). — "Slowanka." Prag, 1814. 1815. — R. F. v. Rumohr: "Sammlung f. Kunft u. Historie." Hambg. 1816 (1. B.). — W. S. Majewski: »O Stawianach." Barfcau, 1816. - "Untersuchungen & Erlauterung ber altern Gefc. Ruglands," v. A. C. Lehrberg. Petersbg. 1816. - »Istorija gosudarstva rossijskago," pr. Karamzina. Peterebg. 1815, 2. 2. 1818. - 3. Konrad: »Uebf. e. Urgefc. b. Belt u. b. Menschheit." Bien, 1818. - "Budorgis, ober Etwas über das alte Schlesien vor Einführung der driftl. Religion," v. F. Krufe. Leipg. 1819. - J. M. v. Ossoliński: »Wiadomości hist.-kryt. do dziejow lit. polsk." Krafau, 1820. — Vinc. Kablubet: "Ein hift. frit. Beitrag j. flaw. Liter. aus bem Poln. des Grafen 3. M. Offoliasti," v. G. G. Linde. Barfd. 1822. (V. Kadlubek (Kadłubko) Hist. pol. - Chron. pol. Dobromil, 1612, edit. J. M. Ossoliński. Krafau, 1819.) — J. Müller: »Nestor." Berlin, 1812. — Dahlmann's: »Forschungen auf d. Bebiete ber Befdichte, Altona 1822. - " Befdichte des Beidenthums im norbl. Europa," v. F. J. Mone. Leipz. 1822 (5. B. v. Creuz. Symb. 2. Aufl.) - »Germanien und seine Bewohner," nach den Quellen bargeftellt v. 2. B. Bilbelm. Beimar, 1823. - P. J. Rannegießer: "Betehrungs-Gefd. ber Pommern." Greifsmald, 1824. - Surowiecki: »Sledzen, począt, nar. słowiańskich.» Barfch. 1824. — "Ueb. d. Abkunft der Glawen," nach E. Gurowiedi, v. P. J. Och affarit. Ofen, 1828. - G. Dantowsti: »Fragm. g. Gefdichte ber Bolter ungar. u. flam. Bunge," n. d. griech. Quellen bearb. Prefing. 1825. - Rod : Sternfeld: "Beitrage 3. deutschen Wölkers, Sittens und Staatenkunde." Paffau, 1825. — L. Golebiowski: "O dziejop, polsk." Warfc. 1826. - "Das großmahr. Reich u. beffen Betehr. j. Chrift.," v. g. Richter (in Wolny's Tafch. B. f. d. Gefch. Mahrens. Brunn, 1826). — "Tableaux historiques de l'Asie," par J. Klaproth. Paris,

1826. (Besond. dabei : Recherches sur la migration des peuples.) - P. Koeppen: "O litew. narod." Petersba. 1827. - Ochubert: "D. Land Preugen" (3. Sammlung ber bift. u. lit. Ubb. b. f. beutsch. Gef. & Konigsberg). - C. M. Fraehn: »Ibn Fosslans u. and. Uraber Berichte ub. b. Ruffen alterer Beit." Petersba. 1827. - J. v. Hammer: "Sur les origines russes." Petersba. 1827. - Stubr's: "Ueber ben Untergang ber Naturftaaten." - S. G. Egidirner's "Fall bes Beidenthums," berg. v. M. C. 2B. Miedner. Leipz. 1829. - F. C. Dahlmann: »Quellenkunde ber beutschen Beschichte." Götting. 1830. - M. Charmoy: "Relation de Masoudy et d'autres auteurs musulmans sur les anciens Slaves" (in ben Memoires de l'acad. imp.des scienc. de St. Petersbourg, tom II.). 1834. - 3. Grimm: "Deutsche Rechts. alterthumer." Götting. 1822. "Deutsche Mythologie." 1835. -"Beitrage jur Geschichte und Alterthumskunde der Riederlaufit," v. Gallus und Reumann. Lubed, 1885. - "Istorija Crnegore," spis. S. Milutinowicem. Belgrad, 1885. - Z. Chodakowski: »O Słowiańszczyznie przed Chrzesciaństwem.» Meuefte Auflage v. Helcol. Rrat. 1835. - A. Naruszewicz: "Hist. narod. polskiego." Meueste Mufl. Leipzig, 1836. — B. Kopitar: "Glagolita Cloz." Wien, 1836. - M. Wiszn i e w s ki : »Pomniki historyi i literatury polskiey.» Kraf. 1836. - »Starožitnosti Slowánské," sepsal J. Šafařjk. Prag, 1837, 1. hift. Theil übers. ins Ruff. v. Bodjanski. Most. 1837. - »Russkaja istorja," p. J. Ustrialow. Petersbg. 1837, ins Deutsche überf. v. C. 2B. Stuttg. u. Tubingen, 1840. - Die Deutschen und die Machbarftamme," v. C. Beusg. Munchen, 1837. -3. S. Brauer: "Beitrage j. Gefc. b. Beidenbekehrung." Altona, 1839. - R. Eimmer: "Entwurf e. urtundlichen Gefch. ber Caufigen." Ronneburg, 1839. - "Arit. Prufung der Mechtheit und bes histor. Werthes bes Chronicon Corbejense," von Birfc u. 23 ai B. Berlin, 1840. -

In hinsicht des Zusammenhanges aller einzelnen Geschichten gehören hieher auch besonders die Werke von Luden — Reuscher— Bredow — v. Kunisch — Herrmann — Wachler — Lorenz — Grysar — Schlosser u. m. A.

## L. Zustand der slawischen Wythologie in unserer Zeit.

1.

Bie die gegebene Literatur ausweiset, muffen die einzelnen Elemente des slawischen Mythus durchaus aus ihrer Zerstreutheit gesammelt, ja öfters auf filologische, historische, filosofische Beise aus dem spröden Materiale gleich Funken durch Schlüsse entlockt werden. Dieser Zustand der Quellen ist es einerseits, der den ärmlichen Zustand der slawischen Mythologien selbst noch in unsern Zeiten erklärt; denn er ist es, an welchem selbst der beharrlichte Fleiß und das entschiedenste Talent der slawischen Mythologen scheiterte. Underseits haben sich Wiele an die Bearbeitung der slaw. Mythologie gemacht, denen selbst der echte Begriff des Mythus, des slawischen Geistes und der Geschichte überhaupt fehlte. Daher die Unhäufung einzelner Elemente ohne Geist, und ohne daß man in denselben die ursprüngliche Unsicht eines alten Volkes über sein Verhältniß zur Natur (denn diese ist die eigentliche Gottheit des Heidenthums) zu schauen, ja nicht einmal zu ahnen vermochte.

Es klagte baher schon ber gelehrte Abbé Dobrowsky in seinem "Slawin" (p. 402): "Nichts bedarf einer kritischen Revision und Musterung im Gebiete der slaw. Alterthumskunde so sehr als die Mythologie" — und mit grellen aber nichts bestoweniger wahren Zügen malt Šafařjk in seiner mythologischen Abhandlung über die "Rusalky" (Časop. česk. Mus. 1833, S. 3, p. 257) diesen kläglichen Zustand der slaw. Mythologie mit folgenden Worten aus: "Die altslaw. Mythologie oder die Wissenschaft von der Religiou der alten heidnischen Slawen und namentlich der Götter und Söttinnen, die sie verehrten, ist zwar ohne Zweisel einer der hauptsächlichsten, aber zugleich einer der dunkelsten Theise der slaw. Alterthümer. Sie ist jedoch selbst in unsern Tagen noch nicht vollständig dargestellt und allseitig erklärt, obschon bereits Viele, sowol Einheimische als Frembe sich in ihr versuchten. — Was bis auf den heutigen Tag von Fremben über derlei Gegenstände geschrieben wurde, ist von keinem Werthe

(to temer wsecko nic na plat); benn ihnen fehlte die Bewandtheit in der flawischen Oprache, die Kenntnif der Thaten, Gewohnheiten und Sitten der Glamen. - Me biefe, von welchen wir nur Guagnini, Schedius, beibe Frencel, Wagner, Montfaucon, Grosser, Masch, Anton, Gebhardi, Le Clerc, Mone, Rauschnik nennen wollen, haben einen gangen Saufen ber mannigfaltigften vermeintlich flawifchen Gotter- und Gogennamen, Die jedoch in der That außerflawifd entweder irrig gelesen und noch irriger geschrieben ober gar volltommen erdichtet, fich jufammengebracht oder eigentlich fich fingirt. - Die Ginheimischen folgten aber diefen Chimaren entweber blind nach, oder falls fie auch etwas Eigenthumliches an den Lag legen wollten, verfielen fie in abnliche Irrthumer, ba fie weber in der Wahl der Quellen noch ihrer Erklärung die gehörige Gorgfalt beobachteten. Davon geben Zeugniß bie Ochriften Stredowsky's, Lasicki's, Lomonossow's, Popow's, Linhart's, Naruszewicz's, Potocki's, Culkow's, Glinka's, Kayssarow's, Karamzin's u. 2. In ben neueften Zeiten baben bei ben nordlichen Glamen befondere Strojew und Russow, bei une Jungmann - jene in eigenen Schriften, diefer in ber bekannten, allgemein belehrenden Beitschrift »Krok" (»wsenaučnem časopišu Krok") vollständiger und grundlicher über die flaw. Mythologie als alle ihre Vorganger in ber Beimath und Fremde geschrieben."

Ein noch harteres Urtheil über die slawische Mythologie faut 1839 Macieiowski (in f. »Pamietniki" II., p. 105) mit folgenden Worten: "Die Mythologie unserer Vorsahren liegt, obschon sich Manche um sie bemuht haben, bis auf den heutigen Tag brach. Deshalb erwartet eine Riesenarbeit, die jedoch zu vollenden ist (?), denjenigen, welcher mit der Zeit sich zur Aufklärung dieser Sache anschieden und bei diesem Vorhaben sich eine neue Bahn brechen wird, indem er diesenige verläßt, welche vor ihm die Gelehrten einschlugen. Wenn man die Bemühungen Chodakowski's und die Arbeiten Šasarjk's, namentlich die Abhandlung über die "Rusalki" ausnimmt, so ist Alles irrig, was bisher über die slaw. Mythologie geschrieben wurde." [Macieiowski mag Kollar's "Slawa Bohyne" noch nicht gekannt haben. (Ngl. Wiszniewki. "Hist. lit. polsk." Krak. 1840, I. p. 268.)]

Die flawischen Mpthologien unserer und ber vergangenen Beiten laffen fich unter 8 Sauptkategorien bringen:

Die Gine Art ber flawischen Mythologien im eigentl. Sinn such in bas Chaos flaw. mythischer Elemente einen systematischen Beift baburch zu bringen, bag fie nach Art ber gewöhnlichen griech. römischen Mythologien eine Rangordnung ber Bötter entwirft, in wel- cher bie flawischen Bötter mit ben griech. römischen inbentificirt werben.

So stellt &. B. Papanek (nach Stredowsky's "Sacr. Mor. hist." I. cap. 8. p. 58) folgendes System auf:

Dii majores:

Peron seu Piorun = Jupiter.

Radogost = Mercurius.

Witislaw seu Swantewit = Deus quatuor facierum (!).

Dzewa, Siwa, Diewica, Krasopani = Venus.

Pogoda, Nehoda = Temperies.

### Dii minores:

a) coelestes:

Chazon, Jazen = Sol.

Dobropan v. Zelon = Mercurius.

Chladolet = Saturnus.

Chwor=Tyfon.

Marea = Diana.

Nocena = Luna.

Ziwena = Ceres.

----

Makosla = Neptunus.

Poch wist, Nehoda = Turbo.

b. inferorum:

Merot = Pluto.

Radamas.

Ninwa = Proserpina.

Tassaniv. Dracice = Eumenides.

Sudice = Parcae.

Vila = Hekate.

c. terrae:

Tribik = Lues.

Lel = Castor.

Pole l = Pollux.

Sectek=Lar.

Diblik = Vesta.

Obranitel = Genius.

Diefes unspstematische Spftem ift nur eine verdorbene Copie ber Stredowsky'schen u. m. A. Anordnung. Denn Stredowsky führt:

A. Als höchfte Gotter bei ben Mahrern und andern Glamen an :

Peron v. Pioron — Radgost — Witisław v. Suantewit — Triglaw — Czerniboch — Bialboch — Dzewa s. Siwa (p. 83);

B. als Salbgötter, gleichsam Mittlere und bei weitem geringer (inferiores) als diese:

Chason, Jassen (Sol, Foebus) — Ladoň (Mars) — Zeloň (s. Dobropan) (Mercurius) — Hladolet (Saturnus) — Chworž (Tyfon) — Maržena (Diana) — Nocena (Luna) — Ziwena (Ceres) — Pohoda (Serenitas) — Makosla (Pluvia) — Pochwist v. Nehoda (intemperies);

C. als stygische ober unterirdische Götter folgende an:

Merot (Pluto) — Radamas (Radamas) u. f. w. wie bei Papanek, nur rechnet er Trsibek (Lues) noch zu ben unterirdischen Göttern (p. 54).

Die zweite Art ber flawischen Mythologien nimmt zu ber alfabetischen Ordnung die Zuflucht, z. B. Popow, le Clerc u. s. w. Naruszewicz, ja selbst A. Jungmann. Die vorzüglichen das von haben das Bewußtsein des Ungenägenden dieser Darstellung. So sagt A. v. Kaissarow in seinem "Bersuch e. slaw. Mythol." (Söttingen, 1804, p. 28): "Große Dinge glaube ich nicht dadurch geseistet zu haben, bloß die Mühe, einige Folianten durchblättert zu haben und ein Paar Gedanken gehören mir. Ich glaube einem Liebshaber, so wie einem künftigen Forscher der flawischen Antiquitäten einige Stunden erspart zu haben. Das Uebrige, wenn man ein strenges Urtheil fällen will, nenne man eine Kompilation."

A. Naruszewicz in f. "hist. narodu polskiego" (Leipz. 1835, II. B.) behandelt die flawischen Gottheiten eben so wie Kaissarow nur alfabetisch, und nimmt unter diese eine Unzahl ber fremdartigsten nicht echt slawischen Gottheiten auf (obschon er in hinsicht einer genauen hinweisung auf die Quellen sehr belobenswerth ist).

J. S. Bandtkie i. f. Berte: "Dzieje narodu polaktego" (Breslau, 1835, I. B., p. 105), fagt in bem Artikel: Ueber bie beibnische Religion in Polen, gang offen: "Bei biefer Ungewißheit ber Dinge, scheint es mir am besten (?) zu sein, eine alfabetische Anzeige ber flawischen Götter zu entwerfen, welche aus bem gefamm-

ten Slawenthum zur öffentlichen Renntniß gekommen find, felbst ohne diejenigen abzusondern, welche zweifelhaft (wat-pliwe!) oder welche die Unkenntniß (!!) oder die Borliebe zu einem bestimmten Systeme erzeugt (!) hat."

Alle biese und bie ihnen ahnlichen Mythologien fteben, wie es fich von felbst ergibt, nur auf bem zweiten Standpunkte ber Auffasfungsweise bes Mythus (C. 2.), auf welchem ber echte Beift besselben jeboch nicht zu finden ift.

Die britte Urt ber flam. Mythologie ift bie Darftellung bes flam. Mythus in beffen Ibentität mit dem Indischen. Kollar steht, wie schon oben gesagt (G. 5. 6.) in Ginsicht seines Versuchs der Durchführung bieser Unsicht ("Slawa Bohyne") noch einzig da. Die Versuche, den slawischen Mythus filosofisch zu beuten, sind selbst noch heutigen Tages fast gleich Null. Und natürlich. Denn soll die Spekulation reife Früchte tragen, so muß sie ihre Wurzeln in den Boden der Erfahrung senken. Im slawischen Mythus ist jedoch das Materiale nicht einmal empirisch noch vorhanden und gesichtet.

R.

Folgende Werke enthalten theils partiell, theils total die Darftellung des flamifchen Dothus (in feinem weiteften, ben altpreußischen und lithauischen Mothus mit umfaffenden Sinne) : Joh. Meletius: "Brief von ber alten Preugen abgottischem Gottesbienfte." Ronigsberg, 1551-1563. - J. Lasicii: »De diis Samogitarum" (in Michaelonis de moribus Tatarorum, Lituanorum et Moschov.) ed. J.J. Graesserus. Basil. 1615. - "Rurger Bericht und Unterricht von der falfc heilig genannten Buche Wohhanda in Liefland," gegeben von Butslaff. Dorpat, 1644. - Th. Clagius: "Linda Mariana" (ub. d. preug. Relig.) zwifc. 1628-1645. - Urnold's "Unhang ju U. Roffens unterschiedenem Gottesbienft." Beibelberg, 1674. - M. Frenzel: »De idolis Slavorum." Bittenberg, 1691. -»De falsorum numinum origine, de Piorune" etc. etc. in S tředowsky's: "Sacra Mor. hist." Solisbaci, 1710. - A. Frenzel: »De Diis Soraborum," ed. Hofmann. 1719. — »Rampis a. d. Oder," v. 3. 3. D. Richter. Fff. 1740. - M. E. Urnfiel's "Cimbrifche Beiben Rel." Samb. 1702. — M. Popow: "Opisanije drewnjago slawinskago Basnoslowija." Petereb. 1786. - M. Popow:

»Rleine flawifche Mythologie." Petersb.1792. - Le Clerc: "Mythologie de Slaves." Paris, 1783. — v Raiffarow: "Berfuch einer flawischen Mythologie." Göttingen, 1804. - P. Strojew: »Kratkoje obozrenije myth. slawian. ross." Mosfau, 1815. — &. 3. Mone: "Die Religion ber finnifden, flawischen u. fant. Bolfer" (5. Bd. v. Creuz. Symb.). Darmst. 1823. — "Krok. Weřegný spis wssenaučný pro wzdělance národu česko-slowanskeho." Wyd. od J. S. Presla. Prag, 1826, p. 339, im 2. B. : » Rurge Ueberficht b. heibn. Relig. ber Glawen, bef. b. Bohmen." - F. v. B. Sagenow: »Befchreibung b. g. Meuftrelig befindlichen Runenfteine - und ber ebenfalls bort befindlichen flam. Gottheiten." Lois. 1826. - B. Gerhard's "Unfichten ab. b. Bermanbtichaft einiger altferbifder und nordifder Gotter" (in b. Abendzeitung. Dredben , 1826, p. 385). - "Mythologie ber alten Teutschen und Glawen," von U. Etanp. Znaim, 1827. - "Bertha ober über die Religion ber Beltmutter im alten Teutschland." Augeburg, 1828. - 23. Santa gibt im "Krok", II. B. p. 492, e. Ueberf. b. flam. Mytholog. n. Karamzin. Prag, 1830. 26h. »o Slowanech.» - »O Rusalkach,» od P. J. Šafařjka. - »Pozustatky rusadelnjch swátkú w Čechach," od J. Stěpana im Časop. česk. Mus. 1833, 3. S., p. 257 - 1834, 2. S., p. 138. - 3nge= mann's "Grundzuge einer norbstamifchen u. wendischen Götterlebre,» aus dem Danifchen überfest v. Siefebrecht (in b. neuen pommer. Proving-Blattern, IV., p. 119). - "Saustawa Bageslowj u Slowáku" (in Kollár's Zpiewanky, p. 483). Ofen, 1834, 2. Mufl. - T. Narbutt: »Dzieje starożytne narodu litewskiego.» Tom 1. Mitologia litewska. Wilno, 1835. — »O religii pogańskiej w Polszcze," in Bandtkie's: "Dzieje narodu polskiego." Breslau, 1835, 3. 2. - »Mitologia Słowianska» im Naruszewicz: "Hist. nar. pols.," II. t. Leipz. 1836. - "Zbiór wiadomości do historyi sztuki lékarskiej w Polszcze," przez L. Gasiorowskiego. Pofen, 1839, I. B., p. 6-13 (megen ben auf das fpfifche Boblergeben Bezug habenden flam. Göttern). -3. 2. v. Parrot: "Werfuch ein. Entwicklung ber Sprachabstam. mung, Gefdichte, Mothologie u. burgl. Berhalt. ber Liven, Letten, Eften u. f. m." Stutt. 1828, 2. 2. 1839.

Rur die Darftellung ber allgem. und baber auch ber flamifchen Mythologie find als wichtig besonders folgende Werke anzuführen: »Lexicon universale" J. J. Hofmanni, Epon, 1698, 2. Muft. 4 Banbe fol. - Brougthon: »Historical dictionary of all religions." London, 1742. Dreeden 1756. - Pinchinnat: "Dict. sur l'origine de l'Idolatrie." Paris, 1763. - 3. Ochweiger: »Barmonie ber Götterlehre aller Zeiten u. Bolfer." Leipg. 1779. — Dornedden: "Famenofis." Gotting. 1792. - Defaunape: "Befch. d. Religionen aller alten Bolfer." Erlangen, 1793. - A. Boettiger u. Fr. Majer: "Allgem. mythol. Lexik. aus Original-Quellen." Weimar, 1803. - Gullmann: "Theogonie." Berlin, 1804. - »Słownik mitologiczny, przez Aloiz. Osińskie go, 3 Banbe. Barfchau, 1806-1812. - Ranne: »Erfte Urfunden ber Geschichte oder allgemeine Mythologie." Baireuth, 1808. -"Glawische Mythologie in Dobrowsky's Slawin." Prag, 1808, p. 401. - Borres: "Mythen-Gefch. b. affat. Belt." Beibelberg, 1810. - Creuger: "Onmbolik." Leipg. 1810. - 3. G. Gruber: "Mug. myth. Lerik." Weimar, 1810. - "Pantheon, b. i. alteft. Mat. Filos." Zubing. 1811. - Berrmann: "Brief an Creuzer ub. b. Behandlung ber Mythol." Leipz. 1819. - Bug's "Untersuch. ub. d. Mothus ber berühmt, Bolk. d. alten Belt." -Mitich und Klopfer's »myth. Ber." Leipz. 1820. - "Sandbuch ber klaffischen german, und ber bamit verwandten Mythologien," v. A. P. Raufchnik. Leipz. 1822. — F. Ch. Bauer: "Symbolik u. Mythologie." Stuttg. 1824. — Bulpius: "Sandwörterbuch ber Mythologie ber deutschen, verwandten, benachbarten und nord. Bolter." Leipz. 1826. - U. Boettiger's: "Ibeen gur Runftmythol." 1826-1886, Dredben. - Golger: "Moth. Unfichten," juf. geftellt v. R. D. Duller. Leipz. 1826. - Buttmann: "Minthologus." Berlin, 1828. - Tifdirn er: "Rall bes Beibenbenthums." Leipz. 1829. ("Bouftanbiges Borterbuch ber Mythologie aller Nationen," v. B. Vollmer. Stuttgart, 1836). -Preller: "Demeter und Perfefone." Samb. 1837. - C. G. Saupt: "Mugem. wiffenfc. Alterthumbkunde." Altona, 1839. — Erwartet wird b. »Damonologie b. Glaw." (ruff.) v. Bagilewick.

# Bedingungen der Darstellung des flawis schen Mythus seinem Geiste nach.

ı.

Soll bie flawische Mythologie aus bem ihr unwurdigen Zustand, in welchem sie sich selbst noch heut zu Tage befindet, gezogen und auf die wissenschaftliche Sohe gebracht werden, auf welcher in unsern Zeiten die Mythologien fast aller orientalischer und okcidentalischer Völker stehen: so gehören dazu vor allem zweierlei Bedingungen: objektive oder in den Quellen und subjektive oder in den Darestellern der Mythen selbst liegende.

Bas die objektiven Bedingungen anbelangt, so bestehen biese vor allem

1. in ber Bewirkung einer leichtern Buganglichkeit und größern Benutbarteit ber Quellen. Bieber murbe geboren g. B. die Bekanntmachung alter Manuftripte ober feltener Bucher, Mungen, Aufschriften, Gogenbilber - beren fich im fubliden Europa (Burtei, besond. Konftantinopel), Reugriedenland, Gerbien, Moldau, Walachei zc. (in manchen theils öffentlichen, theils Klofter - Bibliotheken) fo manche vorfinden mogen - mit einer viel größeren Intensitat, als es bieber gefcah; Muszuge größerer und Uebersetungen in gangbarere Oprachen wichtiger Berke -Rufammenftellungen ber Madrichten über flam. Mythenelemente, bie oft in ungeheueren Folianten gerftreut find und eben defhalb oft unbemertt bleiben - Sammlungen von alten Befangen, Sprichwörtern, aberglaubifden Unfichten, indem alle biefe theils megen der Beit, in welcher fie ihren Ursprung haben, theils barum fur bie Mothen wichtig find, weil fich in fie nur ju febr mythische Unfichten felbft in driftlichen Zeiten fluchteten. In Diefer Sinficht konnen ben Glamen beutsche Archaologen und Filologen, befonders aber Grimm als ein vorleuchtendes Beispiel bienen. Und weil fich hie und ba bedeutende Spuren mythifder Verfdiebenheiten bei ben einzelnen flamifden Stammen im Alterthume vorfinden: fo maren Sammlungen und

Bekanntmachungen ber Quellen über bie Berfchiebenheiten ber einzelnen Nationalmythen außerst wanschenswerth. Manches ift zwar schon, Mehreres aber hat noch zu geschehen.

2. Damit aber das ungesichtete Quantum der Quellen ben Forscher nicht erdrücke, so sind einerseits Uebersichten derselben oder literaturhistorische Nachrichten, anderseits eine scharfe und gründliche Kritik des Quantum und Quale des überlieferten mythischen Stoffes bringend nothwendig, besonders in hinsicht der altesten Quellen, weil von deren gehöriger Beschaffenheit und Kenntniß die Beurtheilung aller spätern abhängt. In dieser hinsicht sagt schon Dobrowsky mit Necht im "Slawin" (p. 404): "Künftigen Mythologen möchte ich auch rathen, nicht spätere Schriftsteller, sondern immer den altesten Beugen bei jedem Urtikel anzuführen." Doch gilt hiebei, wie überall, wo es sich um die Sache handelt: non quis sed quid.

In Sinsicht ber Berbeiführung bieses Bustandes ber Quellen geichnen fich viele Zeitschriften, Saschenbucher, Odriften vermischten Inhalts u. f. w. u. f. w. aus. Das Gebachtniß fuhrt j. B. folgenbe an: "Wiener Jahrbucher ber Literatur" im 3. 1840, 90 Banbe. -B. E. C. Badmei fter: "Ruffifche Bibliothet." Petersburg, 1772. - »Dennjk stare i nowe Slowestnosti." Petersburg, 1821. -"Sefperus," v. Undre, befond. Jahrg. 1819. - "Safdenbuch fur bie Geschichte Mahrens und Ochlefiens." Berg. v. G. Bolny. 1826 et segg. - "Danica." Ulmanach, v. Wuk Stef. Karadžič, Wien, 1826. - "Wjestnik Europy." Most. (1817). - "La revue Slave." Paris, 1840. — "Časopis českého Museum." Prag. — "Krok," herausg. v. Presl. Prag. — »Czasopis instyt. naukowego hr. Ossolińskiiego." Lwów, 1831 — 1834. — "Dziennik Wileński." (1817).— "Rocznik towar. Warsz." — "Powszechny pamiętnik nauk." Rraf. (1835). - »Kwartalnik naukowy." - "Wizerunki i roztrzasania naukowe." Bilno, (1835). - "Pisma rozmaite wyd." przez T. D. Tomik. Bilno, 1838. - "Zora," M: manach. Ofen, 1839. — »Zapisky a trudy spolecnosti hist. i starozit ruskych" (Moskau). - "Zeitschrift f. b. Alterthumswiff.," v. Zimmermann. (Darmstabt, 1838). - "Unzeiger für Kunde beutfcher Borgeit," v. Mone (Karleruhe) u. a. m.

In hinficht ber fubjektiven Bedingungen ift bem flawischen (fo wie überhaupt jedem) Mythologen nothwendig :

1. eine gründliche Kenntniß ber Archaologie und zwar nicht bloß der flawischen, sondern auch der allgemeinen. Der erftern, weil ber flawische Mothus in Die Familie ber flam. Alterthumer gebort (D. 2.), und religiofe Unfichten nie inniger mit allen Elementen bes öffentlichen und Privat Lebens verfcwimmen, als im Alterthum. Der lettern, und barin befonders ber jener Bolker, mit denen die Glawen in nabere Berührung kamen, weil der menschliche Beift in feiner Rindheit (im Ulterthum) auch an verschiedenen Orten und bei verschiedenen Umftanden abnliche Gestaltungen bervorzubringen ftrebt und bervorbringt, welche jur Erflarung und Ergangung ber flamischen Alterthumer nothig find, und weil sich einerseits im Slawenthum mandes frembartige alterthumliche Element befindet, anderfeits mit den Alterthumern anderer Bolker flamifche Elemente verschmolgen find. Unter vielen Beispielen tann auf ben rathfelhaften beutich = flamifchen Tobesgott Flins, auf die beutich-flamifchen Brand. ftatten, Grabhugel zc. aufmerkfam gemacht werben (S. Bandtkie, phist. nar. polsk." L., p. 97). - Barthold, "Gefch. von Rugen u. Pommern. I. p. 575).

Die Kenntniß des slawischen Mythus ist hinwieder zu einer vollständigen Archaologie unumgänglich nöthig (Rosen kranz, "Die Raturreligion," p. VIII). Der Mangel derselben bringt eine seichte Allgemeinheit hervor. So heißt es z. B. in der "allgemeinen (?) wissenschaftlichen Alterthumskunde," von D. E. S. Haupt (Altona, 1839, III. p. 25): "Die nordische Religion zeichnet sich besonders durch den Dualismus aus, der auch die flawische durchtringt (kein parsischer). In der slawischen ist der Dualismus bei jedem Gott (?) stärker, als in der griechischen, und das bose Moment gleich stark. Die Eigenschaften (welche?) drücken die slawischen Götterbilder durch symbolisches Doppelhaupt (Köwenhaupt und Stierhaupt) aus, oder durch Eigenschaftswörter. Ruzi, der Rathende (?), Zirnita, zauberkräftig (?), Bilbog, Lichtgott (herrscht bei dem auch das bose Moment gleich stark vor?) Zerndog, Finstergott." Mit diesen paar Worten (oder Wörtern?)

ift ber "fonkrete Beift" eines so alterthumlichen und ausgebreiteten Bolkes, als ber ber Slawen ift, abgefertigt! —

Das miffenschaftliche Studium ber Urchaologie führt nothwenbig zu feiner Bedingung, b. i

2. jum Grubium ber Geschichte, besonders jener bes Alterthums (D. 1. 2. 3.), benn biese entzissert ben Sinn ber archäologischen Grabsteine, weil alle archäologischen Elemente bas Resultat ber Geschichte sind und gleich Mumien von ihrem einstigen Leben in der Geschichte Kunde geben. Nur die Archäologie und Geschichte können z. B. die zur Darstellung des slawischen Mythus so nothwendige Kenntniß des Verhältnisses des Slawenvolkes zum alt Preußischen (oder Po Russischen (nach Boigt) — Prussischen (peruschanischen) nach den »Wien. J. B. 1830, » 50. B. Anz. Bl., p. 7: Peruschan persischen Derung, als Wurzelwort des Namens der alten Preußen) und Lithauischen (im weitesten Sinne) hervorbringen (I. 6.) (Šafařjk »Star.» I., p. 359—377). Eben so lehrt die Geschichte den Unterschied des thätigen Menschengeistes im Oriente und Okcidente und die Weisen seiner Mythendichtung.

Urchaologie und Beschichte erheischen aber :

8. granbliche filologische Renntnisse, nicht bloß, um durch die Kenntnis vieler Sprachen Zugang zu ben Quellen zu erlangen (benn Uebersetzungen sind größtentheils, matte Kopien), sondern, um aus den Ueberresten der alten Oprachen auf den sie einst belebenden Bolksgeist und die Stufe seiner Kultur schließen zu können. Der Kilolog kann auf diese Urt aus Werken, welche direkt nichts Mythoslogisches enthalten, aber ins hohe Ulterthum reichen, öfters viel edlere archäologische und mythische Elemente ergründen, als der gewöhnliche Urchäolog durch seine pedantischen Studien, denn dieser grabt nach Leichen und findet im besten Kalle Mumien, während der echte Filolog (oder mit einem neuen Namen, der Linguistiker) mit dem Geiste selbst verkehrt.

Der echte Filolog fucht die Kenntniß bes Geiftes aus Einer Meußerung besselben — ber Oprache — bie allfeitige Kenntniß bes Geiftes, nicht bloß aus allen seinen Neußerungen, sonbern an sich selbft, ftrebt aber:

4. die Filosofie an. Ohne filosofische Kenntnisse muß die Mythologie stets nur auf Kruden geben; benn auch der Mythus ist ein Produkt des Geistes in seiner Kindheit, und nur Geistiges erkennt Geistiges. Die Filosofie gibt dem Mythologen den tiesen Begriff, die echte Bedeutung des Mythus an, sie lehrt ihn diesen in seinem Berbältnisse jur Beltgeschichte kennen. Aber nicht die Kenntnis eines einzelnen, vielleicht in dem Entwicklungsgange der Menschheit nur under deutenden filososischen Systems ist es, was Filosofie ist (n i cht Ulles, was sich Filosofischen Systems ist es, was Filosofie ist (n i cht Ulles, was sich Filosofischen Kortentwicklung des Geistes, d. i. die Kenntnis der Gedanken-Geschichte oder der Geschichte der Filosofie (Mangel einer solchen filosofischen Filosofischen Lidung leuchtet aus den meisten bisherigen slawischen Mythologien hervor).

3.

Ber fo gludlich mare, mit allen biefen Bebingungen verfeben gu ein, ber konnte ohne Furcht invita Minerva ju beginnen, bas Bervorrufen ber uralten mpthischen Schatten bes flamischen Beibenthums anheben; er konnte beginnen, die Beifter des flamifchen Mythus aus ihren unverschuldeten Grabern hervorzuzaubern, er burfte bie Befahr nicht icheuen, Rebelgestalten zu erhaschen und Ocheinbilber für Birklichkeit ju halten, welche befonders bei bem Uebergang ber Sage in bie Beschichte eintritt, benn fast unmerklich ift ber Uebergang ber erftern in die lettere. »Muer Gage Grund ift (mit Grimm, p. III ju reben) Mythus, b.i. Götterglaube. wie er von Bolk ju Bolk in unendlicher Abstufung murgelt: ein viel allgemeineres, unftatigeres Element als bas hiftorifche, aber an Umfang gewinnend, was ihm an Festigkeit abgeht. - Babrend bie Befdichte burd Thaten ber Menfchen hervorgebracht wird, fdwebt über ihnen die Sage als ein Schein, der dazwischen glänzt, als ein Duft, ber fic an fie fest. Niemals wieberhohlt fich bie Befchichte, sondern ift überall neu und frifch, unaufhörlich wiedergeboren wird bie Sage, festen Schrittes am irdifchen Boden mandelt die Beicidte, die geflügelte Sage erhebt fich und fenet fich, ihr weilendes Miederlaffen ift eine Bunft, die fie nicht allen Bolkern erweiset. Bo ferne Ereigniffe verloren gegangen maren im Dunkel ber Beit, ba

bindet fich die Sage mit ihnen und weiß einen Theil bavon zu begen. mo ber Mothus geschwächt ift und gerrinnen will, ba wird ibm bie Beidichte jur Stute. Wenn aber Mythus und Geschichte inniger jufammentreffen und fich vermablen, bann ichlagt bas Epos fein Berufte auf, und webt seine Thaten." - Die Gunft bes Niederlaffens hat Die Sage ben flawifchen Wolfern im vollen Dage erwiefen; denn die Beidichte eines jeden flawischen Boltes murgelt in ber Gagen- und Mothengeschichte und bas Beroenalter fpielt babei bie wichtigfte Rolle. Um aus Ungahligem Beniges hervorzuheben, rufe man fich bie Bestalten bes Botterheros Radogost - ber Bolfsbeherricher Loch, Krak (Krok), Samo u. f. w. - ber gurftin Wanda - und ber Schwesternbreiheit Libussa - Totka - Kassa - ins Gedachtniß. Ambif Woiwoden berrichen nach Wanda's Tobe, wie bie 12 Genatoren Odins. Boguchwal fagt von Wanda (Krak's Tochter): "Wanda mari, Wanda terrae, Wanda aëri imperat" (bei Sommereberg, II., p. 21) - ("Chron. polon." Barfcau, 1752, II., p. 9). Gie opfert fich ben unterirdifchen Gottern als Jungfrau (»Wanda - Diis victimans in Wislam fluvium sponte saliens - ad inferorum limina descendens, unde Wisla Wandalus nomen accepit").

Es ift Schade, daß die flawischen Siftoriker bis jest noch keinen filosofischen Blick in ihre Sagen- und Mythengeschichte geworfen baben. Den vielfaltigen Rugen eines filosofifchen Mothenstubiums batten Diefelben icon aus bem gunftigen Resultate entnehmen konnen, ben bas Mythenstudium ber Siftoriografie andern Boltern brachte. Um wie viel tiefer und grundlicher mare j. B. baburd Palady's "Gefcichte v.Böhmen," Bb.I. geworden. Man berucffichtigte g. B. ju wenig die Bemertung Rakowiecki's, daß Lech, Krak, Samo, Popiel u. f. w. eben fo mythische Perfonen fein mogen, wie bei ben Griechen Kadmus, Pelasgus und bie Inachiden ("Prawda ruska" I., p. 160, 166. II., p. 303). Ja es durften fich vielleicht im flawifden Mothus vergotterte Beroen nicht bloß in Binfict bes fpfifchen, fonbern auch fogar bes geistigen Lebens finden. Gine Undeutung baju enthalt j. B. eine Stelle des Polybius, welche Papanek in f. »Historia gentis Slavor.» (Runf-Eirchen, 1780, p. 165) so anführt: "Slavi Mercurium unum maxime celebrant, inventorem artium."

Doch herr biefes bis jest ungefichteten Sagen- u. Mothenftoffes zu werden, liegt nicht in ber Dacht bes Ginzelnen, wie benn überhaupt das Auffinden der (vollen) Wahrheit nicht Sache Eines Menfchen, fondern bas Refultat bes gesammten menschlichen Entwicklungsganges ift. Bas ber Gingelne bei einem noch fo unangebauten Relbe leiften fann, erwarten fehnlichft mit Recht Glawen und Richtslawen von dem 2. Bande ber "flamifden Alterthumer" Bafarjk's, ber fic eben fo mit ber Bebanten Beschichte ber Glamen im Alterthume beschäftigen wird, wie fich ber erfte mit ber Thatengeschichte beschäftigte. Auf Safarjk weis't auch 3. Grimm in seiner "deutschen Mythologie" (pag. XV) bin, wenn er fagt: "Rachtheilig entgeht uns eine getreue fritifche Runde ber gefammten flamifchen Mythologie, wie fie vor allen Undern & daffarit liefern tonnte." Es ift auch jum Beften der Biffenschaft zu hoffen, daß Safarjk nun in hinsicht seiner arcaologischen Forschungen zur innern Rube und Ginheit gelangt sein wird, da uns bisher seine spätern Werke oft das Gegentheil der herrlichen Bilder der früheren vorgaukelten. (Der "österreichische Geschichtsforscher" von Chmel. I. 3. Beft, pag. 501 et sequentes.) -

#### N.

# Versuch einer Wissenschaft des slawischen Wythus.

Einige Ibeen zu ber Wiffenschaft bes flawischen Mythus, wie fie ber Wurbe bes Bolkes, beffen Geift ben Mythus hervorgerufen, und bem gegenwärtigen Böhen-Punkte ber Alterthumswiffenschaften angemeffen sein burfte, maren im Allge meinen etwa folgenbe:

ı.

So wie ber einzelne Mensch seiner Wefenheit nach nicht ein blindes, nothwendig wirkendes Moment in dem allgemeinen (Privatund öffentlichen Leben) ift, sondern (seiner Wesenheit nach betrachtet) mit Wiffen und Billen seinen Standpunkt darin theils erhalt, theils sich erwirbt: so steht auch jedes Volk auf der großen Buhne der Welt da, in einer eigenthumlichen (theils höhern, theils untergeordneten, in Sinsicht des Gesamm tenesultats jedoch gleich wichtigen) Rolle. Dieselbe erhält es zwar durch den Geist der Zeit, hat dieselbe jedoch nicht passiv an sich vorübergehen zu lassen, sondern aktiv sie auszuführen, seinen Geist hineinzulegen und nach diesem eigenthumlich darzustellen. Die Eigenthumlichkeit eines jeden Bolkes ist diesem nach, was den Grund anbelangt, gegeben oder objektiv — was die Aussührung betrifft, wenigstens der Möglichkeit nach, erworben oder subjektiv.

In hinsicht ber objektiven Grundlage find die okcidentalischen Bölker, besonders die des germanisch-romanischen Stammes, der geschichtliche Gegensatzu den orientalischen. Denn bei diesen ift, trot ber gar mannigfaltigen Veränderungen im Ganzen und Allgemeinen, Rube und Beharrlichkeit ihr Charakter, und das große Usien ohne seine Verbindung mit Europa gedacht, hat eine kleine Geschichte; wenn diese (wie es allerdings der Fall ift) mehr sein soll, als eine bloße Aneinanderreihung der Fakta. Das kleine Europa dagegen, das sich hochmuthig einen, und zwar den ersten, Welttheil nennt, hat den Genius der Geschichte und zwar besonders der Kulturgeschichte, von welcher hier die Rede ist, eingeboren, ein Jahrhundert bringt allda Wirkungen hervor, wie in Usien kaum ein Jahrtausend, und selbst die meisten Veränderungen im Orient sind unmittelbar oder mittelbar durch europäische Sände verübt. Die Geschichte geht in Usien langsam am Stabe einher, in Europa hat sie Flügel.

Aber sowohl trage Ruhe als flüchtige Thatigkeit sind vom Uebel; benn sie sind Extreme. Wenn in Usien selbst die unbedeutendste Veränderung im literarischen, so wie im Privat= und öffentlichen Leben alle Abern des alten riesigen Organismus erst langsam durchdringen und erwärmen muß, ehe sie einer andern Raum macht: so bricht im europäischen Organismus oft das Feuer der Veränderung in den verschiedensten Organen aus und entzündet sich neu und stärker, ohne erst zu warten, ob auch die andern Glieder erwärmt und dadurch der Aufnahme der neuen Flamme empfänglich sind. Daher der Entzünzdung das Auslöschen oft auf der Ferse nachfolgt, während es in Usien meistens gar nicht zur Flamme kommt, sondern die Gluth nur langsam fortzlimmt. Der Geist der slawischen Völker, im Allgemeinen be-

tractet, vermeibet auch in Europa biefe Extreme, fein orientalifder Charafter lagt ihn ber Gilfahrt ber europaifchen Befchichte bebachtig nachziehen, fein europaischer Charafter aber laft nicht gu, bag bas orientalifche Blut in feinen Abern ftode, benn mit gar vielen Meften berfelben ift er in die europaifche Beschichte verwebt - er fteht that-Eraftig ba, wenn ber Orientale bewußtlos fein Leben vertraumt ober ber Ofcibentale an bem Biel ber Geschichte vorbeirennt, er umfaßt feinem Befen nach ben Beift beiber, eben fo, wie fich fein Riefenkörper über den Okcident bis zu seiner Urheimath, dem Oriente; erstreckt. Doch hat der Beift bee flamifchen Bolfes in den beiden Sauptepochen ber Gefchichte - im Beibenthume und Chriftenthume - noch faum fein Bunglingsalter erreicht und fremden Nationen hat er felbft noch in ber Begenwart im Allgemeinen ben Besit und Benuß der Fruchte ber Runft, Biffenicaft und bes geistigen Lebens ju banten. Bie ein Jungling municht er fich als ein fraftiger Mann bagufteben, ohne gu bedenten, bag bas ber Mann erntet, mas ber Jungling gefaet, baß Frühreife und Ueberreife die herrlichften Reime tobtet und Ergiehung die Rahrung ift, bei welcher ber Beift groß wachft, bag die Ginheit und Bange bes Mannes ihren Grund in ben fraftigen Elementen des Junglings haben muß. Die fraftigen Elemente des flawifchen Beiftes, bei benen er fich nicht bloß receptiv und paffiv, fonbern produktiv und aktiv beweifet, find aber bisher nur biejenigen (falls man bie Allgemeinheit nicht aus ben Augen verliert), welche die Unfange ber Entwicklung eines Boltes find es ift die Poefie, ihr Kind ber Gefang und ihre Schwester die Musik, die von der allgemeinen Mutter derfelben, der Kunft, genährt werben.

2.

Der ben Glamen angeborne und angebilbete Charakter ber Bereinigung des Orientalischen und Okcidentalischen ift der geistige Erklarungsgrund ber Elemente ihres Mythus.

Die Unsichten über die historische Verwandtschaft der Mythen der einzelnen Bolter, welche einst lebten und noch leben, fallen dem Grunde ober der Entstehung nach mit den Unsichten über den Ursprung und die Verbreitung der Mythen jusammen. Alle Sistoriker lebren in dieser hinsicht den Blid nach dem hochgelegenen Mittelasien

wenden. Dort erblicken aber Einige einen Urmpthus, feinem Befen nach in ber Berehrung ber Lichtförper und barunter befonders der Sonne bestehend, ber als Central= und Ausgangspunkt aller Mythen sich in das graueste Alterthum verliert, mahrend Andere, wie in einer Ellipse zwei Centralpunkte sehen, in denen die Flammen der zwei ursprünglichen Mythen brennen, an welchen sich alle übrigen entzündezten. Diese Centralpunkte sind ber ind isch e und parsische Mythus.

Diejenigen, die Ginen Urmpthus annehmen, fegen biefen bald als ben altindifchen, balb als ben parfifchen ober Bend - Mythus, fommen aber darin überein, daß fein Wefen ein einfacher Lichtfultus gewefen. Diefer Urmythus ift es auch, welcher ben Ramen bes alten ober urfprunglichen Buddha-Dienftes fuhrt, indem der Mame bes oberften Lichtgottes Buddha (auch Koros, Sur, b. i. bie Gonne, Diw von Dew, d. i. ber Lichte genannt) gemefen fein foll. (Mitter: » Vorhalle europ. Bolt. - Gefch." p. 95-113. Rhode II., p. 179-202. Creuzer, I., p. 552.) Much in bem flawischen Mythus finden fich Opuren diefes alten urfprunglichen Lichtkultus. Denn bie Mothen aller einzelnen flawischen Stamme, fo fehr fie auch von einander bivergiren mogen, tommen barin überein, bag fie auf eine ursprüngliche allgemeine Lichtverehrung hindeuten. Ist doch allen flawischen Mationen in ihrem Borte; Swiat (Swet) Licht und Belt ein ibentischer Begriff. Doch es fehlt nicht an historifchen Zeugniffen felbft. Mue Chronikenfdreiber konnen biegu Belege liefern. Go beift es, um nicht bie gange Bulle beigubringen, in Guagnini's (b. i. Stryjkowski's) "Sarmatiae europeae descriptio" p. 52, b. de prisca religione Lituanorum: »Imprimis i gnem, quem sua lingua Znicz ut rem sacram appellabant cultu divino prosequebantur, eumque in celebrioribus locis atque oppidis perpetuum observabant. — Fulmen quoque, quod Perunum slavonica lingua appellabant, pro Deo colebant. - Solem forte nubibus obscuratum credebant sibi succenseri, ideo sese illi, quo placaretur, devovebant."

Bon den alten Preußen heißt es bei Sartknoch ("Altes u. neues Preußen," p. 156): "Bei den Preußen murde, wie bei andern altesten orientalischen Bilfern, daher unsere altesten Preußen herkommen, Gott im Be u er angebetet, so daß sie durchihre Priefter allezeit Solz

bazu gelegt und also bas Feuer ewig erhalten (bas ewige Feuer ift ein Symbol ber nie auslöschenden Sonne. Bgl. Sol invictus) — (p.181): "Der vornehmste unter ben preußischen Göttern ist gewesen Perkunos. — Derselbe Gott hat ein zorniges und brennendes feuerrothes Gesicht — bas Haupt war auch mit Flammen umgeben" — (p. 188): "Porkunos ist die Sonne".

Von ben Clawen und insbesondere von ben Bohmen fagt Kollar ("Slawa Boh." p. 35): "Eine ausgemachte Bahrheit ift es, bag bie alten Clawen bas Reuer als einen Gott verehrten und bemfelben opferten." Die Bohmen riefen noch ju Beiten Kosmas's bas Feuer an, wie es bieser Augenzeuge felbst berichtet (I., p. 1978, edit. Menk.): "Hactenus multi vilani, velut pagani, hic latices seu ignes colit, iste lucos, arbores, lapides adorat." Much ben Polen wird von Guagnini ber Licht. ober Feuerkultus jugeschrieben: "Antea Poloni quaslibet vanas creaturas: Solem, Lunam, Auram, quam Pogwisd appellabant, cultu divino prosequebantur. Praeterea Jovem, quem illi Jessam (jasny - bell, glangend) etc." und Stryjkowski ("Kronika," p. 147) fagt von bem Bilbe des von den Ruffen in Riem verehrten Piorun (ber mit dem preußifchlithauischen Perkun identisch ift): »Er hielt in der Hand einen Stein, ber bie Form eines feurigen Bliges batte (Pioruna palaiacego), ju feinem Lobe und ju feiner Chre brannte ein Eichenfeuer, welches man bas ewige (wiecznym) nannte; (p. 148): "Die Bohmen und bie flawifden Bulgaren (Bulgarowie Slawacy) verehrten diefelben Gotter" u. f. m.

Diese wenigen Citate mogen hinreichen, ben allen alten flawischen Mythen jum Grunde liegenden Licht- und Feuerkultus als faktisch nachzuweisen (wie es ohnehin bas Folgende ausführlich an ben Zag legen wirb).

Auch die Namen Buddha, Koros u. f. w., welche die oberfte Licht- ober Sonnengottheit gehabt haben foll, ließen fich wenigstens noch parciell im Slawischen nachweisen. — Wenn auch die von Ritter (» Vorhalle,» p. 188) versuchte Identificirung bes Namens ber oberften Gottheit im Slawischen Buh (Boh, Bog): mit Buddha (Khoda, Wodan, Odin) als ungegründet sich erwiese, so sehen boch Manche in ber ungemein großen Angahl flawischer Ortsnamen mit

ber Burkel Bud (k. B. Budyssin in b. Laufit (Baugen), Budziaki (bas Tatra-Bebirge), Buda (Dfen), Budec, Budegowice (Budwieca = Gericht-Versammlung), Budonec u. f. w. (fiehe Linde und Jungmann) noch Ueberrefte bes Buddha-Rultus (wobei jedoch nicht zu überfeben ift, daß im Glawifden Buda auch Wohnung, Gutte bedeutet) . Agl. bamit, mas Ritter in f. "Borhalle," Ginleitg. p. 30-38 über die Berbreitung biefes Buddha-Kultus durch gang Beftafien und den Okcident fagt. - Ferner erklart man Buddha burch die Bebeutung ber Beife. - Die Lithauer haben Budte, die Gottin ber Beisheit. - Buddha als Conne ift ber ftets Thatige, Badende. Die Lithauer nennen Budintoja als die Gottin ber Bachfamfeit und Buditi, Budzić heißt im Glamifchen aufwecken. — Merkwurdig ift biefe Uebereinstimmung zwischen ber Etymologie bes Wortes Budh im Indifden und Glawifden. In Binficht bes erftern beißt es bei Creuzer (I., p. 553): "Budh bezeichnet ben Bufand bes Erwachtfeins, b. i. ber innern Erweckung, und Buddha heißt ber Ermedte." Im Glamifchen beißt (nach Linde, I., p. 190 et segg.) Budzić, poln. buditi, bobm. train. troat. ruff. = wecken, aufwecken (nach Jungmann, I., p. 197 et seqq.), Bud, bas Beden, Budic, ber Beder, und als Burgel wird bas Sanstrit Bod'hana, b. i. Mufmeden, angegeben. - Buddha als Sonne steht mit Vulkan in enger Verbindung, so wie die Kyklopen mit den Kabyren - die Lithauer nennen eine Urt mythischer Sammerer Budrajcis u. f w. (f. weit. unt.)

Eine, freilich eben so fluchtige Analogie findet sich zwischen Kor, Koros (Kyros) und dem Slawischen Kors, Korscha, Chors, Gorcho, Curcho, Kurch u. s. w., den verschiedenen Namen einer slawischen Sonnengottheit, die sich mit Dionysos, auch Koros genannt (Nitter, p. 94 in s. "Norhalle"), vergleichen läßt. Da Buddha als Lebensprinzip mit dem Gewässer in der engsten Verbindung steht, (Wärme und Feuchte), so kann auch auf den flawischen Krodo, der in diesem Mythus die Nolle des Satyavrata oder Saturnus hat, aufmerksam gemacht werden (Vgl. Nitter p. 61 — "Krok," II., p. 357, Prag, 1828).

Den Namen bes Lichtgottes Sur (Svar) fand icon Kollar in bem Bollenamen (und zwar bem einstigen allgemeinen) ber Glamen.

namlich in Suari, Suri, Surbi, Sorabi, Serven ("Slawa Boh.," p. 37). Es ist sehr zu bebauern, bag Kollar, ber boch bie Urbebeutung bes Namens ber Slawen als Licht- und Fenerverehrer feststellte, nicht zur Untersuchung bieses ihm so naheliegenden Gegenstandes fortschritt, seine gelehrten Forschungen hatten gewiß bedeutende Resultate geliefert. Vielleicht wird eine neue Ausgabe seiner "Slawa Bohyne" bieselben dem Publikum mittheilen.

8.

Bie lange ber Urmpthus, in beffen Mitte ber Licht- und Feuerkultus brannte, gedauert hat und wie feine einzelnen Momente beschaffen waren, ift mit Gewißheit nicht zu ermitteln. Die Geschichte findet fast selbst noch in vorhistorischen Zeiten ihn in Gegensatze gesschieden, indem der Eine Centralbrennpunkt zu zwei Brennpunkten einer Ellipse sich auflösete. Es sind (wie gesagt) dieß die Mittelpunkte bes indischen und parsischen Mythus.

Beil ber Urmpthus felbst in einen tiefen Schleier ber Duntelbeit gebullt ift: fo find es biefe zwei Urten ber Mothen, an welche fich eigentlich erft ber flawische Mythus anreiben lagt, b. b. beren Eigenthumlichkeiten in ibm ju Momenten verwebt find. Gie find es namlich , auf welche als zwei Riefenfaulen bas Bebaube bes Dothus fich ftugt, indem ihre gemeinschaftliche Grundlage faft unfichtbar ift. Daber Diejenigen, welche biefe fuchen, aber nicht finden konnen, bald die indische Gaule ber parfifchen, bald die parfifche ber indischen als Bafis unterlegen, mabrend Undere beide aus eigener Machtvolltommenheit für fich bestehen laffen. Gagt boch C. Ritter felbft, obfcon er bem indifchen und parfifden Mothus Einen Urmpthus, b. i. ben ebengenannten alten Buddha-Dienft jum Grunde legt, von ber indischen und parfischen Oprache, wie folgt ("Borh." p. 308): "Die indifche Sprace ift alter als bas Griechische und Romifche, noch mehr als bas Deutsche und Perfifche, ober ließe fich vielleicht bingufegen, bas ältefte und bekannte Perfische (Alt-Zend) und Indische (Alt-Sandkrit, Alt-Pali-Kawi) find gleich alt. Auch im Altindischen gibt es ein altvaterifches, bas burch fpateres Sanskrit erklart werben muß."

Doch neigen sich die Ansichten der Mehrzahl der Mythologen bahin, daß der indische Mythus früher reif ward, als der parsische, und baher in dieser hinsicht der altere ift, eben so wie sie als Archao-

logen bas Slawenvolk aus indischen, bas Germanenvolk aus parfischen Landen ausgehen laffen. Beide Bölkerschaften hatten also eine so nahestehende Biege, beide verlebten, falls man auf den Urmythus blickt, ihr Kindesalter in wechselseitiger Umarmung. Hier, wo die Geschichte schweigt oder doch nur Rathsel aufzulösen gibt, stehen Bilder an ihrer gehörigen Stelle:

So wie die erste Periode des Kindesalters die des bewußtlofen Lebens in und an der Mutter ift, so nennt das Slawenvolk Altindien seine Mutter, und weiß nicht, wann und wie es in und an ibr lebte.

Die zweite Periode bes Kindes ift das Leben bei ber Mutter. Das Kind beginnt die Tone ber Mutter nachzulallen und ihr Leben eben so geistig fortzuseten, wie es in fysischer Sinsicht die Mutter selbst in einer neuen Individualität ist. Auch die slawische Nation lallt die Tone seiner Mutter im Alterthum — die indischen Mythen — nach, sie ist ihrem Ursprunge nach Indien in einer verzüngten Individualität.

Das Kind muß auf seinem Lebenswege von der Mutter zu Andern und unter Andere — Fremde. So wie sich die Strahlen von der Mutter in ihm einten und die Grundfärbung seinem Besen gaben: eben so wirken nun die fremden Strahlen auf es ein und bringen Muangen in der Grundfärbung hervor, ohne diese zu zerstören. So auch bei dem Slawenvolke. Das Licht, das des Kindes Auge ergößt, ließ unter dem reinen parsischen Simmel die Slawen nicht vorüber, ziehen oder vielmehr aus demselben ziehen in das Land, wo es sein Jünglingsalter erleben sollte, ohne daß es demselben seine Elemente mitgegeben hätte. Den Kampf des Lichtes mit der Finsterniß, das dualistische Mythenelement entgegengesest dem monistischen aus Indien, nahm das Slawenvolk aus dem Lande der Parsen mit nach Europa, ohne jedoch an die Laute und Strahlen seiner Mutter zu vergessen die den Grundton seines Mythus bilden.

Das Kind erreicht ben Ort, wo es fern von ber Mutter erzogen werden foll. In kindlicher Schüchternheit nimmt es zum Theil die fremden Sitten an, hegt und pflegt jedoch das Alte, das Seimathliche. So folgt auch das Slawenvolk in Europa ben raschen Bölkerzügen, ben ihm ungewohnten, nach, einzelne Stimmen, einzelne

Laute bringen aus bem Fremben in sein Inneres und haften in seiner kindlichen Empfänglichkeit. Dabei und dadurch reift das Kind zum Jünglinge heran, es findet in sich so manches Alte und Neue, Liebe und Werthe, aber in vielem davon erkennt es nicht sich selbst, denn alles dieses ist ihm gegeben, es hat sich fast noch nichts gegeben. Es blickt als Jüngling schon in sein Inneres und dieser sindet da Vieles und Herrliches. Es lockt Tone aus seiner eigenen Bruft, die atherischen Körper seiner Besühle. — So vereinte auch das slawische Volk in sich das ihm auf dem Lebenswege Gegebene zu einer schönen Einsheit, es windet die einzelnen Blüthen zu einem großen Kranze, den es mit dem Bande der Einheit, dem Bande seines eigenen Geistes sessielt und ziert. In seinen Mythen, in seinen Nationalpoesien hat es sich, seinen Geist, dargestellt und sich außer sich wieder gefunden.

Bas die Mythen anbelangt, hat das Folgende das eben bilblich Gefagte in Begriffen thatfachlich zu beweifen.

Diesem nach zerfällt ber flawische Mythus in brei Sauptabtheilungen, wovon jede gang eigenthumliche Mythenelemente barguftellen hat.

Die erfte hat namlich bie ind ifchen Mythenelemente im flawischen Mythencyklus, so wie

bie zweite die parfifden Elemente in demselben nachzuweisen, und

bie britte hat erft bie eigenthumliche Geftaltung ober Umformung, bie ber flawifche Geift in Europa an ben ihm gegebenen Mythenelementen hervorbrachte, alfo im Grunde ben eigentlichen flawischen Mythus barguftellen.

Dieses hat bie Wiffenschaft bes flawischen Mythus im Be-

## Von den indischen Mythenelementen im Mythencyklus der Slawen.

Da nach bem Obigen (I. 6.) auch die alten Preußen und Lithauen Zweige bes großen flawischen Bölferstammes find, so werden zuvörderft :

## Die Mythenelemente der Judier im Mythus der eigentlichen Glawen

nachgewiesen.

1.

Der indische Mythus, wie er seinen Grundzügen nach in den heil. Buchern, ben Vedas, vorliegt, beruht wesentlich auf der Unsicht, daß die unendliche Mannigsaltigkeit der Gegenstände, wie sie die Sinne dem Menschen lehren, doch von einer Einheit zusammengehalten werde oder eigentlich die Einheit selbst sei. Es gibt demnach nur Eines, und alles was ift, ift durch und aus diesem Einen. Dieses Eine ist zugleich das Au, es ist das Centrum, in welches sich Alles sammelt und aus welchem Alles hervorgeht, benn außer diesem Einen gibt es Nichts.

Alles baher, mas wirklich ift, ift nur Zeußerung biefes Einen und es ift nur wirklich, insofern es biefe Zeußerung ift, baher ift bas ganze Universum biefes Eine selbst ober falls man es als sinnenfällig betrachtet, ist es ber allgemeine Körper bes Einen und die Entstehung besselben ist die Verkörperung oder ber Awatar des Einen. Je naher baher Etwas diesem Einen steht, desto vorzüglicher ist es, die Entfernung von dem Einen ist zugleich Entfernung von der eigentlichen Wesenheit.

Dieses Eine, b. i. bas Universum, lagt sich, raumlich betrachtet, aber nur in brei Momenten auffassen; benn man erblickt in bemselben bas Oben — bie Mitte — und bas Unten, und biese Drei geben eben bas Eine, ja sie sind bas Eine.

Creuzer führt in seiner "Symbolit und Mythologie ber alten Bölker" (Leipzig u. Darmstadt, 1837, p. 518) aus den Vedas selbst nach Colebroocke ("Asiat. research." VIII., p. 396) diese Grundansicht mit folgenden Worten an: "Der Gottheiten sind einzig und allein nur drei, ihre Orte sind die Erde — die mittlere Region oder der Luftraum — und der himmel, sie sind nämlich das Feuer, die Luft und die Gonne. Gie werden, einzeln ge-

nommen, als die Gottheiten der mofteriösen Namen Bhur, Bhuvah und Swar (b. i. die Erde, die Luft und der himmel) bezeichnet und Prajapati, der herr der Kreaturen, ift die Kollektiv-Gottheit von ihnen, b. i. die sie alle brei in sich als die Einheit aufnimmt. Die Spibe Om (Oum, Aum) spricht jede dieser drei Gottheiten aus, b. h. jede Gottheit der drei Belten wird durch Om bezeichnet, sie gehört dem an, welcher den höchsten Ort bewohnt, der unendlichen Einheit Parabrama, dem Gotte (Dewa), der über Alles waltenden Geele (Adhyatma). Die übrigen Gottheiten, welche die drei Regionen bevölkern, sind Ausstüffe der drei Götter. — Aber in Bahrbeit gibt es nur Eine Gottheit, die große Geele (Mahán-atmá), welche die Gonne genannt wird; denn die Gonne ist die Geele aller Besen."

So ift alfo Parabrama bas Eine, Leben Bebenbe, Die allgemeine Geele ber Belt, er ift ale bas in ber obern Belt leben Berleihende, das Firmament oder im Befondern bie Gonne - als folder ift er Brama - ber Gott bes obern Lichtes, bes Bliges, ber Geftirne u. f. w. - Parabrama in ber mittlern Belt ift bie ernahrende und erzeugende Luft, die Bedingung alles Uthmens, alles Lebens. Als solcher ist er Wischnu, ber Gott ber Luftwelt. - Parabrama endlich in ber untern Belt gibt Leben als Feuer (Barme), und fo ift er Shiwa, ber Feuergott. Licht, Luft und Barme find bie Bedingungen des allgemeinen Lebens, und fo find Brama, Wischnu und Shiwa ber Gine ober Parabrama. In ben alteften Theilen ber "Wedas" herricht nach biefer Darftellung (um mit Ritter "Geschichte der Filosofie," I., p. 98, ju reden) bie Naturreligion, d. h. es werden bie Naturerafte, welche am meiften ben Menfchen machtig und auffallend fich ermeifen, wie bie Bestirne und die Elemente, Licht, Luft, Feuer als Götter verehrt,

Die Unsicht von der indischen All-Ginheit des Universums, von deffen Ursprung aus einem höchsten Gotte nach einer descen ben ten Emanation und baber von der Göttlichkeit des Emanirten oder der Natur muß der Grundton des slaw isch en Mythus gewesen sein, trot der in demselben eingebrochenen Vielgötterei, die dem echten indischen Mythus widerspricht, da noch Helmold (in s. "Chronica Slavorum," edit. R. R. Steinhem. Frankf. am M. 1581. I., c. 84, p. 68) sagen konnte: "Inter multisormia vero Deorum numina,

quibus arva, silvas, tristitias atque voluptates attribuunt, non diffitentur unum Deum in coelis, ceteris imperitantem, illum praepotentem, coelestia tantum curare. Hos vero (i. e. die multiformia Deorum numina oder die Personistationen der Naturesemente: arva, silvas u. s. w.) distributis officiis obsequentes, de sanguine ejus (des Ur-Einen) processive et unumque mque eo praestantiorem, quo proximiori illi Deo Deorum." Der Name dieses Einen Urgottes erhielt sich noch bei den Slowaken in dem Worte: Prad oh (Ngs. Prabrama) (Kollár, "Zpicwanky" 1834, p. 422).

Der Beisat: "coelestia tantum curare" beweiset entweber bie Vermengung Parabrama's mit Brama — Praboh's mit Piorun — welche auch in Indien thatsächlich ift (Brama, der Gott der obern Lichtwelt, ist zugleich herr des Alls, besonders, wenn man auf ben Urmythus, den allgemeinen Lichtkultus blickt) — ober, was jedoch unwahrscheinicher ist, die Verdorbenheit der indischen Unsicht im slawischen Mythus, indem darin die eigentliche Bedeutung Brama's als der sich bewegenden Sonne oder die Uwataren des Urgottes in Vergessenheit gerathen muffen, wie es freilich auch in Indien geschah, wie überall, wo pantheistische und deterministische Unsichten die Oberhand erhalten, Unthätigkeit als das Höchste galt und gilt (Paulini "System. Bram." p. 83).

Im lettern Sinne nimmt Naruszowicz diesen Beisat, benn er erklart ihn ("hist. narod pol.", neue Ausgabe. Leips. 1835, II., p. 26) wie folgt: "Die Slawen wußten nur von einem höchsten Gott im Simmel, dachten ihn aber bort nur ruhend (ale tam tylko siedzącego) und um die menschlichen Angelegenheiten sich wenig bekummernd (i mato dbającego o ludzkie rzeczy)."

Bon biesem Einen Gotte der heidnischen Slawen spricht, ihn näher bestimmend, auch Prokopius "de bello gothico" (Paris, 1668, I., p. 498): "Die Clawen kennen nur Einen Gott (Isov καα), den Erzeuger des Bliges (τον της αστραπης δημιουργον), den sie als den einzigen Beherrscher des Alls (απαντων χύριου μονον αυτού) ansehen.

Sein allgemeiner Name ist Piorun (Perun, Proven). So beißt es bei Sarnicki (p. 1040): "Hunc Deum fulminum Piorunum

fuisse vocatum a veteribus Polonis Chronicarii nostri fere omnes scribunt, quem Piorunum a Moschis etiam nunc maxime fieri, coli et jugiter ei ignem accendi testis est Sigism. Hebersteinius et Guagnini de Moschovitis rebus."

Diese oberste Lichtgottheit, welche, wie Brama später, das Firmament selbst symbolisch darstellte, vergleicht Naruszewicz (II., p. 4) mit Recht mit dem römischen Jupitor fulminator, wenn er sagt: "Ich würde der Ansicht sein, daß diese Gottheit Prowe, welche die heidnischen Russen Porun, die Lithauen Porun nennen, der römische Jupitor fulminator sei." (Piorun = fulmen.) Denn die Götterdreiheit Brama, Wischnu, Shiwa wiederholt sich in der ursprünglichen tiesern Bedeutung Jupitor's, Neptun's und Pluto's. Es ist nämlich der Jupitor sulminator keineswegs ursprünglich der bloße Bliß- und Donnergott, sondern er ist das Universum selbst, und besonders das Firmament, in dessen sinnenfälligen, den Anschaumgen des Gesichts und Gehörs am meisten auffallenden Wirkungen, dem Bliß und Donner nämlich, er verehrt wird. Go bestimmt ihn schon Orfous (bei Eusedius »Praep. evang." III. c. g.).

Zeus war das Zuerst = Seiende; der bligende Zeus zugleich das Leste. Denn Zeus ist das Haupt (Anfang — κεφαλή), Zeus die Mitte; aus Zeus ist Alles geboren (Διός δ' έκ πάντα τέτυκται).

Aischylos nennt (bei Clem. v. Alex. Strom. V.) Jupiter geradezu das All (Zeυς τοι τα παντά) und Seneca sagt (»Quaest. Natur.» lib. II., c. 45) geradezu: Vis Jovem naturam vocare? Non peccadis. Est enim, ex quo nata sunt omnia, cujus spiritu vivimus. (Bgs. die Seese Adhyatma im indischen Mythus.) Vis illum vocare mundum. Non falleris. Ipse enim est totum, quod vides, totus suis partibus inditus et se sustinens vi sua. (S. P. Burmanni »Zeuς καταιβάτης s. Jupit. fulmin. in Cyrrhestarum nummis.» Leiden, 1784.)

Diese Beisage erscheinen barum als höchst wichtig, weil fast alle flawischen Mythologen Piorun gleich Jupitor segen, ohne zu muthmaßen, baß sie bamit (ber Bebeutung nach nämlich) Brama segen. Die Ibentificirung ber flawischen Götter mit römischen und griechischen erscheint, wenn man nicht auf ihre ursprüngliche Bebeutung sieht, darum als oberflächlich, weil die Griechen (und Römer) wohl

den Mythen eine eigenthumliche Gestalt gaben (µvSoronos HAlas), jedoch die Materie bazu ihnen gegeben wurde.

Bei ben Indiern war es nun Parabrama, welcher spater in die Gestalt Brama's, als des Gottes der Oberwelt, überging, und nach der Vorstellung der Indier in der einen Hand Feuer halt, und dem auch Feueropfer gebracht wurden (Majer's »myth. Lerik." I., p. 280). Beil dieser Brama aber ursprünglich die Personissisation des Alls war, so hatte er keine eigentlichen Tempel, denn um mit Paulinus (»Syst. Bram.") zu reden, bedarf er keines bestimmten einengenden Tempels, weil er unendlich ausgedehnt ist (cum ubique sit diffusus).

In diesen beiden Eigenschaften ist der slawische Piorun mit Brama identisch. Denn Proven (Piorun) hatte nach Helmold keine bestimmten Statuen (nullae effigies expressae) und wurde daher im Freien verehrt (silvas vel lucos inhabitabat). — Rakowiecki bestätigt dasselbe von dem Piorun der Oftslawen, wenn er (in der »Prawdaruska" I., p. 23) sagt: »Noch im 6. Jahrhunderte haben die Slawen nach Prokopius dem Urheber des Donners und Bliges und der ganzen Welt göttliche Ehren erwiesen. Alle Stämme der Slawen verehrten diesen einzigen Gott unter dem Namen Perun oder Perkun, sie hielten ihn für den Beherrscher Himmels und der Erde, für den Gott des Friedens und Krieges. — Ihm waren Wälder und Haine geweiht, sie waren seine Opferstätten, ihm brannte das ewige Feuer."

Doch mag ber bilber- und tempellose Kultus Brama's-Piorun's wie in Indien so auch in den flawischen Ländern nur ursprünglich und nicht allenthalben im Gebrauch gewesen sein. Denn wie Brama das Merkmal der MI-Einheit verlor, und aus Parabrama als Individuum Brama neben Wischnu und Shiwa erschien, erhielt er bestimmte Formen, und wird unter diesen selbst noch heut zu Tage von der Sekte Sauras verehrt (Rhode »Religiös. Bildg., Mythol. u. Kilosof. der Hindus." Leipz. 1827. II., p. 110).

Dasselbe fiel mit Piorun-Proven vor. Sarnicki sagt z. B. (p. 1043) von ihm, daß sein Gögenbild und sein Tempel der Gegenstand der höchsten Verehrung waren, und beschreibt ihn, wie folgt: "Habedat autem formam hominis, lapidem ignitum manu tenentis, similem fulmini, nam Perun (Piorun, Peraun) Rute-

nis et Polonis fulmen significat. In hujus laudem et honorem ignis ex quercubus, qui perpotue die noctoque ardet, construebatur." Dieses heilige Eichenseuer mag vor seinem Bildnisse wahrschein-lich erst dann gebrannt haben, als man wegen Mangel an Eichenhainen oder einer allzugroßen Menschenmenge deuselben nicht mehr in den heiligen Hainen selbst, wie früher, verehren konnte. Daß ihm Eichenhaine geweiht waren, bestätigt Holmold (I., c. 48, p. 68): "Illic inter votustissimas ardores vidimus sacras quorcus, quae dicatae erant Deo Provon." (Ngl. von den altsaw. Preußen. Hartsoch "Alt und neues Preußen," p. 115, 116.)

Bas die Etymologie des Wortes Perun-Proven betrifft, so leitet diesen Laut Ant. Jungmann (im »Krok» II. p. 842) und Jos. Jungmann (in s. Lexifon u. Lit. Gesch.") von Brama selbst ab, was besonders dann wahrscheinlich erscheint, wenn man auf die Formen Parom—Proven Rücksicht nimmt, unter denen er auch vorkommt. Doch sehen Andere Piorun als ein echt slawisches Wort an, und leiten es von poru, ich schlage (quatio, serio) ab. Daber piorun (peraun cf. nepauvos) Blis und Donnerschlag. Proven ist dann nur der germanisitte Porun, und in der That wurde dieser besonders im slawischen Deutschland unter dem Namen Prove (Proven, Prone, Prono) verehrt.

#### 2.

### Bon der indisch-flawischen Götterdreiheit oder Trimurti als Einheit.

Den Uebergang von bem indischen Monismus, d. i. der Alleinsheit, jum spätern Polytheismus bildet die indische Trimurti, deren Symbol das geheimnisvolle Wort Oum ist. Aus Dreien: dem Brama, Wischnu und Shiwa besteht das Eine, das All (Creuzer's »Symb." I., p. 895, 397), indem das Oben, die Mitte und das Unten das sinnenfällige Belt = All gibt.

Im flawischen Mythus tritt an die Stelle der Trimurti die Gottheit Triglaw, welche, eben so wie die Trimurti auf dem Berge Moru thront, von welchem alles heil in die Thaler hlnabstieg (Creuzer, I., p. 891), auf hohen Bergen verehrt ward.

Es heißt ausbrücklich in »Vita 8. Ottonia» (Script. rer. Bamberg. cura J. P. Ludewig, Frankf. u. Leipt. 1718, not. Gretseri III.,

p. 491): "Stetin tres montes ambitu suo conclusos habet, quorum medius, qui et altior, summo paganorum Deo: Trigelaus dicatus, tricapitum habebat simulacrum, asserentibus idelorum sacerdotibus, ideo summum Deum tria habere capita, quoniam tria procurat regna, i. e. coeli (bie Oberwelt, bas Reich Brama's), terrae (bas Reich Wischnu's als bie Mitte, besonders in bessen Awataren) et inferi (bas Unten, bas Reich Shiwa's als Zerstörer).

Eben so sagt Mich. Frencel (in s. » dissert. III. de idol. Slav.» §. 3):

»Trigla Slavis triceps est Stetinensium olim ac Brandenburgensium aliorumque locorum idolum, cui coeli, terra eque ac inferorum tribuebatur potestas.» (Ngs. Abr. Frencelii:

»De diis Sorab.» cap. XXIV.)

Der Beisat in »Vita 8. Ottonis", daß Trigelaus mit einer golbenen Bebeckung (Cidaris) die Augen und den Mund verborgen hielt:
»pro eo, quod peccata hominum, quasi non videns et tacens dissimularet," ist ein späterer oberstächlicher Zusat; denn gerade diese Eine Bedeckung aller drei Häupter weiset auf die Alle
Einheit hin. Deßhalb kommen auch die Röpfe der indischen
Trimurti oft mit einem Dreieck bedeckt und verbunden vor. Dieses
Dreieck, bei den Indiern das heiligste Zeichen, weil es Symbol
der Trimurti ist, war auch bei den heidnischen Slawen ein religiöses
Symbol. So heißt es bei Schmidius ("Chron. Zwikaw." p. 844.
"Sächs. Merkw." I., 6. p. 27. Ekhard, "Monum. Jutreboc."): "Formatriangularis apud Slavos nihil insuetum erat, sed
in repraesentandis sacris probe observabatur."

Trigelaus, ber latinisite Triglaw, Trzygłów, Troyglow, war nach Naruszewicz ("hist. nar. pol." II., p. 130) weit und breit in allen slawischen Ländern bekannt und verehrt. Daher die Ausbrücke: summus paganorum Deus, imaginem Triglawi, qui principaliter ab eis colebatur u. s. w. ("Vita S. Ottonis" II., p. 477, c. 13.)

Auch der Berg Torglou in den Krainer Alpen hieß ursprünglich Triglaw oder Trigluw, wie der bei Stotin (III., 1. p. 491): "una in monte Trigelai." — Bei Greifenberg in Pommern ist noch heut zu Tage ein Dorf Triglaf, von dem es in den "Observat. Jaschian. ad Vit. S. Ott." (p. 620) heißt: "Prope Gryphembergam est adhuc pagus Triglaf, dictus ab hoc idolo" (cf. Frencel).

Dieser Triglaw war seiner hohen Burbe gemäß in einem ber herrlichsten Zempel verehrt. Denn nach ber "hist. Anonymi" (in "script. rer. Bamberg." p. 680) wurde er zu Stetin in bem schönsten ber 4 Zempel, die man Kontiny nannte, verehrt. Es heißt bort: "Erant autem in civitate Stetinensi Continae quatuor, sed una ex his, quae principalis erat, mirabili cultura et artificio constructa suit, interius et exterius sculpturas habens de parietibus prominentes, imagines hominum et volucrum et bestiarum tam proprie suis habitudinibus expressas, ut spirare putares et vivere, etc. Erat autem ibi simulacrum triceps, quod in uno corpore tria capita habens, Triglaus vocabatur."

Da ber Gine indische Gott Parabrama in seiner Trimurti bas allgemeine Lebensprincip mar, fo wurde er besonders unter bem Bilbe ber Mannweiblichfeit verehrt, und Lingam - Joni mar eben fo gut als bas Dreieck sein hochstes Symbol. Daber benn in Indien berfelbe Gott bald in mannlicher, balb in weiblicher Geftalt auftritt. (Agl. die Abbilbung ber Parasacti - Bhavani, Mutter ber Trimurti, mit brei in ihrem Ochofie liegenden Giern, in Creuzer's "Somb." I., 3. S. Taf. II. fig. 2, mit ber Abbilbung ber Trimurti ebend. fig. 3. p. 394.) Diefem gang entsprechend tommt Triglaw im Glawifchen auch öfters als weibliche Gottheit vor. Go &. B. bei Schedius, Schmid, Albinus, Ekhard ("Monum. Jutreboc." p. 47), wo es heißt: "Triceps idolum Trigla dictum, quod olim Venedi summa veneratione coluerunt, id Dianae fuit simulacrum." - Richter (p. 10): »Triglaw, eine nackenbe Frauens = Perfon mit 3 Ropfen." - Dieg mag auch Kaysarow verleitet haben. im Triglaw blog eine Bottin ju feben. Eben fo meif't A. Jungmann (im »Krok" II., p. 380) fowohl auf bie indifche Trimurti als auf Triclaria-Diana (Diva triformis v. Hekate) bin. Doch scheint der Ausgang des Ausbrucks Trigla vielleicht diese Unsicht hervorgebracht zu haben (ba er weiblich klingt), oder es war wenigftens die mannliche Form Triglaw's die berrichendere. (Tri. Tri. Trzy = brei, głowa, hlawa = haupt, Kopf.) Go beift ed

ausbrucklich in "Vita S. Ott." (p. 478): "Ecco aedes in qua Dous noster," und (p. 479): "Ut cultura Trigelawi penitus abdicaretur" u. f. w. Der Ansicht von der Beiblichkeit Triglawis ift auch schon Dobrowsky entgegen, wenn er in f. "Slawin" (414) sagt: "Triglaw ist gewiß nur ein Epitheton eines dreikopfigen männlichen Gottes, er ist der Trimurti der Indier." Go auch Bandtkie ("Dzieje nar. polsk." I., p. 116).

So-wie die indische Trimurti (wörtlich: Dreigestalt) ruhend oder sißend abgebildet wird (S. Creuzer, Rhode), so hatte auch Triglaw seinen Siß. »Vit. S. Ott.» (II., c. 13. p. 479): »Et circumferens oculos vidit sellam Trigelawi cominus parieti affixam, erat autem nimiae antiquitatis, ut nullo jam paene usu apta.» (Die Abbisdungen Trimurti's finden sich in Indien häusig in Höhlen und Grotten. Etwas Aehnliches wird auch von Triglaw berichtet: »Ita quoque aliis in locis res agedatur cum hoc idolo, ut cultus ejus saepe interdictus suerit et abrogatus, simulacrum tamen Slavi ex speluncis at que antris repete dant.»)

8.

### Bon der indisch-flawischen Trimurti in ihrer Setrenntheit.

Die Ansicht von der All-Einheit, dem allgemeinen Leben, einer Alles belebenden Weltsele ift, als ein Produkt der vorstellenden Seele, dem empirischen Bewußtsein unerreichdar. Denn dieses sieht durch seine Sinne die Natur in ihrem unendlichen Reichthum, ihrer Mannigsaltigkeit und Getrenntheit vor sich. Ja sie ist diesem Bewußtsein sogar unbegreislich. Sie ist nur auf dem Standpunkte des Verstandes möglich. Die Vernunft verwirft sie als unausreichend, also als zu niedrig; die Sinne eben so, aber darum, weil sie diesen zu hoch steht. Es ist daher natürlich, daß in Indien die Bramanensehre der Au-Einheit vom Volksbewußtsein nicht erfast wurde. Dieses sah in der Trimurti mit seinem sinnlichen Auge nur die Dreizheit, und Brama, Wischnu und Shiwa traten aus ihrer Parabrama-Einheit, ja sie traten sogar einander entgegen. Das erzeugende Prinzip ward nicht als Eines erfaßt, es trat in der

Getrenntheit ber Sonne - ber Luft - bes Feuers auf, und bie urfpringlichen Lichtverehrer traten als Bramaiton ober Sonnenverehrer - Wischnuiten ober Luftverehrer, und Shiwaiten ober Feuerverehrer einander feindlich entgegen, indem jede diefer Getten ihr Prinzip als bas Bochfte und Einzige aufstellte (Rhobe, II., p. 19). Diefes Berfallen in Gekten brachte viel Unruhen über Indien, denn die Periobe besselben ift mit Religionskriegen erfüllt, auf welche unumganglich Muswanderungen folgten. Zuerst scheint die Gette ber Bramaverehrer berrichend gemefen ju fein, und Brama, d. i. die Sonne, fteht als die einzige Inkarnation ober ber alleinige Uwatar bes bochften Gottes ba. Dann kommt nach Einigen Shiwa jur Berrichaft, und bringt, wie j. B. Creuger ("Somb." I., p. 384) fagt, als zweite Infarnation ben Lingam, bas Bilb bes Lebens und Tobes. Gewöhnlich rechnet man aber Shiwa als ben Dritten, und bie Berrichaft feines Dienstes als die britte Epoche, so wie die des Wischnu als die zweite (p. 885). Rebft biefen Berfplitterungen mar auch bas Befchlecht ber Gotter Grund bes Zwiespalts. Denn eben so wie die Trimurti ursprünglich nur Eines und Brama, Wischnu und Shiwa einander gleich find: eben fo find die manulichen und weiblichen Gotter eins, ba die Mannweiblichkeit nur Symbol der Zeugungekraft mar. In der Periode der Geften murde die Mannweiblichkeit jedoch gerriffen, und bie mannlichen und weiblichen Momente traten als Elemente (felbftftanbige Gatten, Gattinnen, Brüber, Ochwestern) einander gegenüber. So gab es nach Creuzer (p. 512) eine Unficht, welche bas weibliche Pringip vorwaltend feste, und in ihm die Rraft ber mannlichen Gottbeit erkannte.

In Sinficht bes flawifden Mothus tann behauptet werben:

- 1. daß, wie das bisher Gesagte ausweiset, in slawischen Ländern sich die Bramaverehrer- Ansichten wiederfinden; benn ber Grundgedanke des flaw. Mythus ist der Eine Licht- und Sonnen- Gott
  Piorun und zwar allgemein bei allen flaw. Nationen, selbst, wie
  das Folgende zeigen wird, bei den alten Preußen und Lithauen. Die Ansicht von der Trimurti in Einheit findet sich nur bei den West- und
  Sübslawen, im ruffischen, altpreußischen und lithauischen (?) Mythus
  z. B. ist sie nicht zu finden;
  - 2. daß der Triglaw-Rultus durch den Geftenbag der Brama-,

Wischnu- und Shiwa- Verehrer verbrangt wurde, und die Trimurti nur in ihrer Getrenntheit eine allgemeine Berbreitung erlebte. Besonders scheint die Brama- und Shiwa- Gefte und von ber letteren biejenigen, bie bas meibliche Element bervorheben, allgemein in flawifchen gandern verbreitet gewesen zu fein. Die Bischnuiten icheinen wenigstens im Dn= thus ber eigentlichen Glawen eine untergeordnetere Rolle ju fpielen, obschon sie an manchen Orten neben ben Bramaiten= und Verehrern bes weiblichen Shiwa standen. So sagt z. B. Helmold ("Chron. Slav." I., p. 43, c. 53): »Invaluit in diebus illis per universam Slaviam (sc. occid.) multiplex idolorum cultura errorque superstitionum. Nam praeter lucos et penates, quibus agri et oppida redundabant (wie es bem gottervollen indifden Pantheismus gemäß nicht anders fein fonnte) primi et praecipui erant: Prove, Deus Aldenburgensis - Siwa, Dea Polaborum - et Radegast, Deus terrae Obotritorum. His dicati erant flamines et sacrificiorum libamenta multiplexque religionis cultus."

Diesem nach nimmt Proven bie Stelle bes jungern (spatern) Brama — Radegast bie bes Wischnu — und Siwa bie bes Shiwa ein. Den Beweis bafur liefern folgende Erkenntniffe:

#### 4.

#### Bom indisch : slawischen Brama - Proven.

Nebst bem, daß die Bramaiten Brama aus der Trimurti für sich selbstständig setten und so dem alten — alleinen — Brama den jüngern Brama entgegenstellten, so charakterisitren sie ihn im Verlaufe der Zeit durch eine geistige Deutung. Er, der seiner Urbedeutung nach die Personisikation der (fysischen) Sonne war, wurde in dem Bewußtsein der spätern Bramaiten die Sonne der Wahrheit, die Personisikation des Wissens, der Vernunft (ähnlich dem Hermes, Trismegistos oder Tormagnus der spätern Zeit, welcher vielleicht schon seinem Laute nach, auf seinen Ursprung aus der Trimurti, hinweiset). (Rhode II., p. 18.) So sagt Creuzer ("Symb." I., p. 395) von Brama's geistiger Bedeutung: "Das Eine höchste Wesen oder die Selbstständigkeit hat an sich, als unentäußertes Urwesen keine,

Tempel und Abbildungen — Er ift bas ewige, allein wahrhaftig bestehende in Seligkeit und Freude sich offenbarende Wesen — (p. 396): Brahm ober bie Gelbftftanbigfeit ift bie Geftalt ber Biffenschaft und die Gestalt der unendlichen Belten. Go beißt es auch bei Paulinus (»Syst. Bram." p. 62): »Parabrama verae et infinitae Sapientiae spiritus." Dasfelbe, mas in Indien mit bem altern und jungern Brama vorfiel, findet seine getreue Kopie in dem flawischen Piorun (Perun) und Proven. Beibe find freilich ursprunglich identisch, wie benn auch oben (0. 1) die Identität Piorun's und Proven's im flawischen Mythus nachgewiesen murbe. Allein Proven hat in diesem Mythus ebenfalls Merkmale, die ihn von Piorun, und zwar wie das Beiftige vom Spfifchen icheiben. Denn Proven galt besonders als Gott des Biffens, ber Beiffagung. Es fagt nämlich Helmold (I., c. 84, p. 68): »Locus ille (i. e. nemus dicatum Deo Proven) sanctimonium fuit universae terrae. Illicpopulus terrae cum fiamine et regulo convenire solebant propter ju dicia." Gerichte aber und Urtheilssprüche find ber Brennpunkt bes Wiffens eines Naturvolkes. Echard, Cranzius u. A. leiten, diefer Gi= genschaft bes Gottes Proven (Prono) wegen, seinen Namen fogar von dem griechischen Borte προγοείν (»Monum. Jutreboc." p. 84) und die »Hist. episcop. Camin." (edit. Ludewig. p. 512 nach Cranz. lib. IV. » Vandal. " c. 11) ebenfalls daber, indem fie hinzufügt: »Prone nomen a Graecis traductum, qui Prone vocant providentiam, qua gubernatur mundus." Wenn nun auch biefe Debuttionen oberflächlich find: so beweiset doch ihre Vorname die eben angegebene geiftige Bedeutung Proven's. Diese Bedeutung icheint besonders ber Perun ber nordweftlichen Glawen gehabt ju haben, indem biefer 3. B. in Mähren von Stredowsky ("Sac. Morav. hist." 1710. p. 36) als Gottheit einer Urt Ordalien mittelft eines glubenden Eifens bargeftellt wirb. Das glubende und ftrablende Prufeisen in ber Sand biefes Porun's foll felbft Prawda, b. i. bas Recht, die Gerechtigkeit, lex divina nach Wacerad, die Wahrheit, geheißen haben. Der Unterschied zwischen den zwei flawischen Piorunen oder eigentlich zwischen Piorun und Provon muß so auffallend gewesen fein, daß fehr viele slawische Mythologen beide für zwei ganz verschiebene Gött er halten. Go j. B. Rakowiecki in f. »Prawda ruska"

(p. 28, 26), welcher sie sogar (p. 44) als verschieden konstruirt. Auch die Gebrüder Jungmann [ber Eine im "Krok" (II. 368, 369), der Andere in seinem "Slownjk"] trennen Piorun und Provon als verschiedene Götter. (Agl. d. "ältest. Denkmäl. d. böhm. Spr." p. 90.) Aus dieser Lage der Sache ist es erklärlich, warum es in den "Wien. J. B. d. Lit." (24. B., p. 90) wohl heißen mußte: "Der Donnergott Porun ist von peru richtig abgeleitet — der Provo ist dem Referenten noch zweiselhaft." (Agl. Provo mit Prawo.)

Es ift jedoch burchaus nicht zweifelhaft, bag an manchen Orten im Glawenlande eben fo wie in Indien, Provon-Brama zugleich beiberlei Bebeutungen hatte, und baher Macioiowski in feiner »Rechtsgeschichte" nicht durchaus uneben folgert, wenn er (II. Th., p. 20, 21) fagt: »Provo, welcher die Gerechtigkeit und den Ackerbau verftand (es find dieß die zwei bochften Meußerungen des geistigen und finnliden Lebens eines Maturvolkes), und daber die Rechtspflege und bas Eigenthum fdirmte, ftand in ben beibnifchen Zeiten an der Spige bes Gerichtswesens. Im Namen bes Gottes Prove murben bie Berichte an ber Elbe errichtet, baraus foliefe ich, bag auch bei ben andern Glamen, welche diesen Gott verehrten, wie g. B. bei ben Ruffen in Nowogrod, bei ben Mabren und Dalmaten bie Gerichte auf die nämliche Urt errichtet worden seien. Jeben Montag ging ber Ronig und der Oberpriefter in einen beiligen Sain, um bort por bem gesammten Bolke Gericht ju balten. Die -Spruche, welche fie den Parteien verkundeten, hatten großes Unfehen bei bem Bolke, benn fie wurden im Namen bes Gottes, welchem fie eine größere Chre als andern Göttern erwiesen, ertheilt. Denn während die Olawen die andern Götter unter verschiedenen Gestalten verehrten, war Provo allein ein idealer Gott, welchen sie in keiner Gestalt abbilbeten."

Die geistige Bebeutung kam aber bem indischen Brama besonders darum zu, weil er von den Braminen als der Geber der heiligen Bücher (der Voda's) der Indier erklart wurde. Deshalb ist er es, der vor Wischnu und Shiwa durch das Wort Oum bezeichnet wird, da die Veda's die Resultate seiner Gelbstbeschauung sind. Drei Weda's sollen nur ursprünglich gegeben, und ihr Inhalt das Wort Oum gewesen sein (Rhode I., p. 88). Insofern erscheint Oum als das Re-

fultat ber Gelbftbeschanung einer geiftigen Intelligenz, ober mit andern Borten, alles Biffen ift die Meußerung ber Gelbstbeschauung ber Vernunft. Wenn nun Ariftoteles die Bedeutung des Wiffens ober der Vernunft in abnlicher Beise angibt, indem er (»Motafys. XII. c. 9. ed. J. Casauboni." Lyon, 1590, II. B., p. 564) fagt: "Auro'r νοεί (ο νούς), είπερ εςὶ το πράτιζον, παὶ έςιν ή νόησις νοήσεως roήσις;" fo ist diese Vergleichung gewiß interessant, aber noch merkwurdiger ift es, baf fich die beiben Laute Voda und Oum (Um) auch im Glawischen finden. Denn Weda bedeutet im Glawischen bie Runde, die Biffenschaft. Wed, ein Geher, Wedec, ein Biffer, Renner u. f. w. und bas Wort Um hat in allen flawischen Dialekten dieselbe Bedeutung, wie das griechische Loyos oder rous, ronois, ba es Geift, Vernunft, Verstand, Wiffen u. f. w. bezeichnet. (Jungmann »Slownjk" IV., p. 748; V., p. 46.) Der flawische Filolog Kamiński gibt in feiner Abhandlung : »Ift die polnische Sprache filosofisch (Czy nasz jezyk iest filosoficzny)" in ber Lemberger Beitschrift "Haliczanin" (1830, I., p. 75) bie Bedeutung bes Bortes Um als Besenheit einer jeden Sache selbst an und halt bas ideal-reale Um felbft im Ariftotelischen Sinne (jedoch etwas unklar) fur die allgemeine Energie. Er läßt dieß Um in viele Zweige fich theilen, die uns zwar eingeboren (wrodzone), aber nicht angeboren find (przyrodzone). Alle Dinge haben eine Besenheit, d. i. dieß Um, aber eine verschiebene (wszystko co iest ma swój um u. f. w.).

Sieht man von dieser geistigen Bebeutung Brama-Provon's hinweg und restektirt auf die fpsische, welche Brama in seiner Getrenntheit von Wischnu und Shiwa hat, so fallt eben so, wie Brama mit Indras, Piorun mit Podaga zusammen.

Denn nach Bopp's "Gloffarium" (31) ist Indra Deus aëris et tompostatis — nach ben "Wiener J. B. b. Lit." III., p. 190, ber einzige Herrscher ber Götter, nach Pierer's "Univers. Lerikon" K., p. 151, Herrscher ber 3 Westen und allwissend. Diesem nach verhält sich Brama zum Indras wie die Sonne zum Lichtstrmamente, wenn aber Brama als Licht ober Oberwelt von Wischnu und Shiwa

getrennt wird, fo ift Brama und Indras im Grunde basselbe, nur in verschiedener Beziehung.

Nun stellt Grimm ("beutsche Myth." p. 116) Perkun vorzüglich mit bem sanskrit. Worte Parjangas zusammen, welchen Namen Indras als Jupiter pluvius führt und wörtlich bann befruchtenber Regen, Donnerwolke, Donner bebeutet. Und in der That wurde später die Urbedeutung Brama's — Piorun's so herabgedrückt, daß beide oft als bloße Bliß- und Donnergötter erschienen. So waren dem Perun in slawischen Ländern hohe Berge geweiht, als das Nächste seinem Siße, dem Firmamente. Daher die häusigen Donnersberge im Slawischen, z. B. in Böhmen Hromolan (hrom, grom = Donner), in Steiermark Germnik (Grimming, altslaw. gremnikgrumnik von grmj = es donnert.) (Ugl. "Krok" II., p. 388.) In den serbischen Liedern wird der höchste Gott ebenfalls als Donnersoder Wetter = Gott angerufen (Talvi, "Bolkslieder der Serben,"

In diefer Eigenschaft ruckt Porun dem ftandinavischen Donnergotte Thor ungemein nahe, indem diefer j. B. nach Adam v. Bremen auch die Personifikation des Firmamentes ift: »Thor, inquiunt, praesidet in aëre, qui tonitrua et fulmina, ventos imbresque serena et fruges gubernat (Grimm, »D. Mnth." p. 120). Ja noch mehr. Eben fo wie Piorun, fo ift auch Thor ursprünglich ber Sonnengott felbst. Denn er war namlich bald 7 bald 12 Sterne haltend, abgebilbet. Go fagt Schoffer ("Upsalia antiqua" c. 6. p. 58): Quid aliud volunt stellae in Thoronis manu, nisi solis quoddam in eas regimen, quid duodenarius earum numerus, nisi menses duodecim, quibus absolvit suum cursum? aut si fuere septem, ut alii existimant, nisi tot per singulas hebdomades dies, quibus redit ad initium?" (Sartknoch, "Preußen." p. 133.) (Ngl. Stefanii »Notae uberior. in Hist. Sax. G." p. 140. Sorae, 1646.) Die Stelle Indras vertritt im Glawifchen Podaga, benn biefer ist nach Thunmann's Forschungen ("Untersuch. üb. d. alte Befch. einiger nord. Bolker," p. 815) die Personifikation der oberen Luft, fo wie Podangis bei ben Lithauen, welches Wort von Po, unter, und Dangus, Simmel (bei ben Limen Tauge) jufammengefest ift. Die Bedeutungen der Runen an bem Bilbnif Podaga's,

bas sich unter Masch's vobotrit. Alterthumern" besindet, gibt Thurmann, wie folgt, an: Der Glanzende, der Wiederschein- Gebende — der Helle, der Herrscher der Winde. Es kommen diese Eigenschaften Podaga's so ziemlich mit jenen des Indras überein, und daher auch Piorun und Podaga. Und in der That müssen diese beiden Gottheiten im slawischen Mythus etwas Korrelates mit einander gemein gehabt haben, da Helmold Podaga an die Seite Proven's stellt und beide nur durch den Kultus zu unterscheiden scheint, wenn er sagt: "Est Slavis multiplex idolatriae genus: hl simulacrorum immaginarias formas practendunt de templis, veluti Plunense idolum Podaga; alii silvas vel lucos inhabitant, ut est Prove, quidus nullae sunt essigies expressae."

Wenn aber Brama—Proven (Piorun) auf ber einen Seite zu Wetter-Göttern herabsanken, so erhielt sich doch auf der andern Seite ihre spssichen herabsanken, so erhielt sich doch auf der andern Seite ihre spssichen Bedeutung als Licht- und Feuergötter, ja diese Bedeutung war eigentlich die herrschende. Als Lichtgott charakterisit auch Piorun sein Kultus — Feuer dien st und zwar ununterbrochener. Sarnicki, so wie alle Chronikenschreiber berichten darüber ("Annales Polon." p. 1043): "In Dei Piorun laudem et honorem ignis ex quercubus, qui perpetuo, die noctoque ardet, construebatur. Quod si negligentia ministrorum ad hoc officium obeundum designatorum ignem extingui contigerit, tum capitis poens plectebantur" (Ngs. S. 99).

Mis Lichtgott mußte Piorun mit der Zeit mit dem Lichtgotte Swiatowit (wovon unten), so wie die Kulte beider Götter mit einander verschmelzen, selbst bei der Ansicht, Piorun sei ein bloßer Bliß-Gott, indem ein innerer Zusammenhang zwischen beiden obwaltet. In Seel's "Mithrageheimnissen" (p. 108) heißt es in dieser Hinsicht: "In einer Zeit, wo die Menschen noch ganz Gefühl waren, mußten die Erscheinungen und Wirkungen des Blißes und anderer Glanzfänomene in der obern Gegend Zeichen von vieler Bedeutung und tiesem Eindruck für die Menschen sein. Auf der Erde nahmen sie in allen Geschöpfen Feuer an, das sie zum kräftigsten Princip des Lebens und Wirkens machten, wozu sie auch durch Analogien der obern und untern Welt veranlaßt wurden. Durch Reibung zogen sie aus Bäumen Feuersunken (wie im "Zend Awesta" vorkommt), und

biese verglichen sie mit dem Blit, kein Bunder also, daß sie allen Baumen und Pflanzen unsichtbares Feuer gaben." — Und in der That mußte auch beim Piorunkultus das durch die Nachläsigkeit der Priester erloschene Feuer durch Reibung wieder hervorgebracht werden.

Als Licht= und Sonnengott stand Piorun (eben so wie Swiatowid) bem Ackerbau und überhaupt ber Fruchtbarkeit ber Erbe vor. M. Frencel und nach ihm Ekhard ("Monum. Jutreboc." p. 50) will biese Beziehung Piorun's sogar aus bem Namen biviniren, wenn er sagt: "Magna in veneratione apud Wagrios Prono aliis Prove deaster suit. Quem agriculturae patrocinium sustinuisse e nomine imprimis conjector. Derivatura Slavorum vocabulo Brone. Brona bebeutet die Egge. Aber aus diesem Grunde könnte Prono eben so gut als Kriegsgott angesehen werden (was er als Lichtgott in der That war), indem Bron auch Wasse, Gewehr bedeutet.

Daß die verschiedenen Abbildungen Piorun's mit jenen Brama's viel Analoges hatten, bemüht sich Kollar in s. "Slawa Bohyne" (besonders p. 239—241) nachzuweisen.

5.

## Bon bem indifch flamifchen Wischnu-Radegast.

Radogast, Radigast, Radogost, Radhost, Rydogast und wie er noch verschieden genannt vorkommt, bedeutet, falls man raden = rathgebig, host (gosc) = Gast oder radost (radosc) = Freude, als die Stammwörter dieses Namens ansieht, etymologisch den Rathgeber, Gastfreund, den Freundlichen, den Wohlthätigen.

Helmold berichtet von ihm (I. c. 2, p. 2.) wie folgt: "Rhetre sedes idolatriae. Templum ibi magnum constructum daemonibus, quorum Princeps est Radegast. Simulacrum ejus auro, lectus ostro paratus. Civitas ipsa novem habet portas, undique lacu profundo inclusas. Pons ligneus transitum praebet, per quem tantum sacrificantibus aut responsa petentibus via conceditur."

Massius in s. Werke »de Diis Obotritarum» (c. 4, p. 72) sagt: »Radegast forma erecta augustiori conspicuus erat — facie

rotunda et ad maje statem magis quam venustatem composita, pars imaginis pulchritudinem herois, pars vero res gestas et insignia illius ostentat." (Ngi. M. u. A. Frencel bei Hoffmann II.)

In spatern Zeiten (15. Zahrhundert) brachte man den tapfern König Radagost oder Radagaisus (s. im I. 411) wegen seinen Heldenthaten in Verdindung mit der Gottheit Radagast, ja man hielt Lettern selbst für den vergötterten Radagaisus, den Gothenkönig (Naruszewicz II., p. 108). So berichtet von ihm Stredowsky ("Sacr. M. hist." p. 37.) "Radgost seu Radagostus ex samosioribus Deaster unus et per plurimas slavonicarum gentium regiones praecipua religione celebratus, qui a Radagosto samosissimo inter Scytas et Gothos rege suum nomen et institutionem trahere perhibetur et hac ratione et occasione pro numine est a Slavis sublevatus."

Papanek ("Hist. gent. Slav." p. 169): "Radokost quondam famosus heros, dein inter deos relatus et a Slavis in figura hero is adoratus."

Bohusl. Balbinus (»Miscell. Boh.» Dec A. I. 3.): »Hic (Hermanric) Radagaiso vel Radagosto Venedorum Slavorum regi, quem pro Deo Slavi Vinidi seu Obotriti et Polabi postea coluerunt adversus Romanos bellum gerenti militavit.»

Allein, obgleich dieß gewaltige Anachronismen sind, da Radogast schon in den frühesten Zeiten, und, nach historischen Zeugnissen, besonders in den westlich slawischen Ländern verehrt wurde (Narussowicz II., p. 100 et seqq. Leidnitz "Script. ror." Brunsw. I., p. 191), so beweiset diese Beziehung und Identificirung der Gottheit mit dem Helden und auf denselben, daß die allgemeine Ansicht von der Gottheit Radogast darin bestehen mußte, sie sei nicht bloß, wie man gewöhnlich meint, die Gottheit der Gastreundschaft, sondern überhaupt ein thätig sich um die Angelegenheiten der Menschen bekümmerndes Wesen. (Wgl. oben: pars voro ros gestas et insignia illius ostentat.)

Sein fpaterer Beiname Dobropan, ber auch bem Planeten Merkurius zukommt, bezeichnet ihn ebenfalls als Wohlthater ber Menschheit, und ba er auch burch seine Belehrungen und Orakel (nach Holmold I., c. 2, p. 2) bie Menschen unterstütt: so erscheint er

als Bermittler zwifchen ber Menfcheit und ber oberften Gottheit.

Dieselbe Stellung hat im indischen Mythus Wischnu, benn dieser erscheint schon in fysischer Bedeutung ursprünglich als Personifikation der Luft und des Windes: Wayu (Rhode II., p. 21, 119), also als Vermittler zwischen dem Himmel und der Erde. Als dieser ist er gleichsam der Stellvertreter des höchsten Gottes auf der Erde, also zwar nicht wie Brama selbst Schöpfer, doch aber der Erhalter, daher er es ist, der unter der Gestalt verschiedener Verkörperungen der höchsten Gottheit (von 5 bis 19 an der Zahl), d. i. in den Awataren als Wohlthäter der Menschheit auftritt, indem er ihr durch Rath und That hilft. In dieser Hinsicht ist er unerschrockener Held, gleich dem spätern Herkules. Auch Radegast erscheint geradezu als solcher. Denn bei Ekhard ("Monum. Jutredoc." p. 46) heißt es: "Frencelius Radegastum vocem Slavonicam esse ducemque delli signisscare innuit, dinc Radegastus pro Marte apud Wendos cultus suit."

Vor ber Schöpfung läst die indische Mythe Wischnu als Luft oder Wind über den Gewässern schweben oder auf dem Urmeere schwimmen (Ereuzer "Symb." 3. H. Tal. IV. sig. 8). Nielleicht läst deß-halb auch Holmold dem Radogast ein Lager von Austersch aulen bereiten — und man könnte auch die 9 Thore von Rhetra, wenn man sie mythisch als Ausgangs-Arten der Gottheit aus ihrem Heiligthume unter die Menschheit deuten wollte, auf die gewöhnliche Anzahl der Awataren (d. i. neun) beziehen. (Wgl. unt. den lithau. Woja.)

Radegast stand im Tempel zu Rhetra zwischen dem Symbol der Licht : Welt und der Unterwelt, oder eigentlich zwischen dem Symbol der lichten und dunklen Welt (Firmamente und Erde) als Personisikation der Luft (König derselben) in der Mitte. Seine Schläse war mit einer Krone aus einem wunderbaren Metalle geziert (tempora miri cujusdam metalli corona redimedat). Ein Bewohner der Luft, ein sliegender Wogel, saß auf seinem Kopfe (avicula dispansis alis insistedat). Seine andern Uttribute: »Pectori caput tauri nigrum additum, quod dextra fulciedat, sinistra dipennem jactadat" dürften auf seine Kämpse in den Uwataren gedeutet werden, eben so wie sein halb löwen- halb menschenähnliches Antlis (Středowsky

L., c. 6. p. 38). Much Wischnu tritt als Mann = Lowe auf (Rhode II., p. 141) und bat auch abnliche Attribute, g. B. ben Abler Garudas Daiotas (b. i. ben göttlichen), Pfeile und Bogen, die Reule, die Mufcel, einen magischen Ring Sudarsun mit hellem Glanze (Agl. »miri cujusdam metalli corona"), bie Schnecke (Rhode II., p. 219). Muf ben Opfergerathen Radegast's in ben obotritischen Alterthumern fpielt auch die Schnecke eine wichtige Rolle, 3. 2. fig. 44 (Mafch. "Alt. b. Obotrit." p. 181). Go wie Wischnu in feiner Identität mit Brama Licht = oder Sonnengott ober nach Rittere Musbruck bie Conneninfarnation ift: fo ift auch Radegast, wie Tfany (»Myth." II., p. 82) richtig fagt, im flawischen Mythus auch öftere als Gonnengott aufgefaßt, eben fo wie als Beugungs - und lebensgott. Gein Kultus war auch Feuerdienst (»Pozustatky rusadelnjch swatku w Čechach od J. Stepana. Čas. česk. Mus." 1834. p. 188). Diese Sachbedeutung Radegast's erhebt die Bermuthung Narbutt's (»Dzieje nar. litewsk." I., p. 113, 114) über bie Etymologie bes Bortes Radegast zu einer ungemein großen Bahricheinlichfeit. Narbutt halt namlich bafür, bag biefem Borte, fo wie bem lithauischen Radikis bas lettische Bort Radiht jum Grunde liege, welches erzeugen, bilden, reprobuciren bedeutet (sanskrit: radh). Denn bann bebeutet Radogast auch etymologisch ben Erzeuger, Beft alter, und feine Umataren liegen bann icon in feinem Mamen. J. Jungmann weifet gleichfalls in f. "Blownjk" (III., p. 777) bei Unführung bes Stammwortes Rad (Radše, Radě, Radči) auf bas slawische roditi, b. i. gebären, erzeugen, wollen, und auf bas altbeutsche redi, b. i. fertig.

Wischnu, d. i. die Persontstedion der erhaltenden und fürsorgenden Gotteskraft (wie ihn Ereuzer nennt), sank durch den Sektengeist der Indier spater zu einer Hausgottheit herab, an welche man sich, nach Wiese ("Indien" I., 1. p. 27) wandte, um durch seine Vermittlung Familienunglück abzuwenden. Dasselbe ist mit Radegast der Fall. Im Bewustsein der heidnischen Slawen galt er im Algemeinen mehr als ein bloßer Wohlthäter im Privat- und häuslichen Leben, als daß man seine fysische Grundbedeutung (Gottheit der Atmoskare) oder seine geistige (göttlicher Helfer) festgehalten hätte. Er führt deshalb auch die Beinamen Hlawaradze — Hauptrathgeber und Rozwodicz — Entscheider. (Nähme man aber rad — rod und

Hlawa = Gestalt, Person (Kollar "Sl. B." p. 52), so ware Hlawaradze = Gestalter, Bildner, Erzeuger). Kollar ("Sl. B." p. 265) führt an, daß bei den Wenden der Gott der Gastsreundschaft und des häuslichen Glückes den Beinamen Božák, im Serbischen Božit führe, was ganz dem Beinamen Wischnu's Bhagawat, d. i. der Göttliche, Gottselige, entspricht. Es hat auch Kollar das Verdienst, der erste in seiner "Slawa Bohyne" versucht zu haben, nachzuweisen, daß sich im slawischen Mythus noch Reste von den Awataren Wischnu's vorfinden, obgleich er, wahrscheinlich irrthumslich, der Ansicht ist, daß Radegast nur die 6. und 7. Verkörperung Wischnu's sei (Paraschri-Rama und Rama-Thandra).

Die Amataren Wischnu's enthalten historische, aftronomische, fosifalische und andere Elemente in sich, daber die verschiedene Unzahl und die mannigfaltige Deutung berfelben. Wird Wischnu als Sonneninkarnation aufgefaßt, fo konnten biefe Umataren wohl füglich auf die verschiedenen Stellungen der Sonne jum Thierkreise gebeutet werben, woran fich bann ber indifche Dionpfos - Mythus (Bachus - Gerkules-Mythus), d. i. im Allgemeinen der Mythus eines Sonnen = Beros anichlofe, ber unter ben Menichen umbergiebt, ihnen bas Bofe benimmt, bas Gute bringt (S. Creuger I. p. 456 et sogq.). Bird jedoch Wischnu als ber Stellvertreter ber oberften Gottheit ober beffer als die oberfte Gottheit felbst in ihrer Entauferung aufgefaßt, bann find feine Umataren vielleicht urfprünglich nur ber fymbolifche Musbruck ber Erkenntniß, baß alles Erhalten, beffen Perfonififation Wischnu in feinem Unterschiede von Brama ift, nur ein fortgesetes Ochaffen sei. Das Ochaffen ift im Ginne bes indischen Mothus die Emanation, d. f. Ein-Bildung des Göttlichen in bas Sinnenfällige, ober mit andern Worten, bas Fortichreiten aus bem Unbestimmten (Leeren) jum Bestimmten. Daber erscheint Wischnu suvorderft aus bem Elemente bes Waffers, aus welchem bie Indier fo wie fast alle Orientalen das Universum hervorgeben laffen (Creuger "G." I., p. 402), und zwar als Fifch, bann als Umfibium (Schilderote), ferner als Landthier (Eber), dann als ein menschenahnliches Thier (als Mannlowe), bann als menschlicher Zwerg und endlich als vollkommener Mensch. Es find diese 6 Awatare auch diejenigen, in beren Aufgablung die Mythologen fo ziemlich übereinstimmen. Die

brei letten von ben gewöhnlichen neun Awataren find meift historischen Inhaltes, und können als Symbole bes Anfangs ber Menschen = Besichichte gebeutet werben.

### a) Erfter Awatar Wischnu - Radegast's.

Kollar ftellt Wischnu als Rifd = Gott mit bem flawischen Rifd-Gotte Mokosz (Makosz, Mokša) und noch beffer mit Crode zusammen (p. 250). Wenn Crodo seinem Ramen nach (und ben bistorischen Zeugniffen von ihm) kein so außerstawisches Gepräge an fich hatte, murbe er Wischnu's Fifch - Amatar im flamifchen Dipthus noch bezeichnender ausbrucken als Mokosz. Es beißt von ibm in A. Crancii »Saxonia" (Köln, 1574, p. 99): »In arce Hartesborg idolum coluere Saxones, cui nomen Crodo: Saturnum hunc dixere Latini: Senem in pisce stantem, qui rotam teneret et urnam (in rota unionem populi, in urna rerum significans abundantiam)." Geine Bafts - ber Bifch - fonnte eben fo auf den Grund und Urfprung alles Geins nach der indischen Lebre, b. b. auf bas Baffer, als auf die Rettung ber Menschheit burch ben Gifch-Amatar deuten. Krodo's Rad, bas er mit ber Sand emporhebt, ift ein Symbol ber Sonne (Ufchold's » Vorhalle z. griech. Befch. u. Myth." I., p. 84), und der Korb oder die Urne (Baffergefaß), welche mit Blumen erfüllt ift, kann bas neue Aufbluben ber Welt nach dem Fifch - Uwatar (nach ber großen lleberschwemmung) bezeichnen.

Die Deutung Krodo's auf Saturn, welche sogar Dreffer in Brotuff's "Chronik" macht, indem er Aehnlickeit zwischen Crodo und Baturn findet und angibt, daß Crodo neben der Isis (der Mondgöttin) verehrt worden sei, ist etwas gezwungen, denn Saturn, d. i. der indische Satyawrata oder Satyawrata, ist eine von Wischnu verschiebene Person. Satyawrata, d. i. die Personifikation der Menscheit, wird bei einer großen Ueberschwemmung, welche ihm Wischnu verhersagt, durch diesen als Fisch gerettet. (Vielleicht liegt diesem Mythus bas Faktum zum Grunde, daß die Menschen durch Nachahmung der Fischgestalt sich Schiffe bildeten, in welchen sischarben Schiffen sie sich dann bei Ueberschwemmungen retteten.)

Krodo mag allerdings in einigen außerslawischen Ländern verehrt worden fein, allein nichts bestoweniger nennen ihn Nostor, Lomonossow,

Stredowsky u. A. unter den slawischen Göttern. (Naruszewicz II., p. 66. »Krok" II., p. 857. Wormius »Monum." I., 4. Rossaeus "Rel. mund." V., 2.) Daher hat Ritter in seiner »Borhalle" (p. 62, 69) Recht, wenn er »im Krodo, dem Glawen = Gotte, bem großen Gotte," den indischen Fisch = Awatar erbliekt. Der slawische Gott Krodo ist eben so gut der Fisch = Awatar, wie es der Fischgott Oannes bei den Babyloniern ist. (Wgl. v. Koeppen's »Nachricht von einigen in Ungarn, Siebenbürgen und Polen befindlichen Alterthümern." Wien. I. B. d. Lit. 24. B. p. 1. Ang. Bl.) (J. M. Heineccii »Diss. de Crodone Harzburgico" in dessen Antiq. Goslar. 1707.) Die Analogie zwischen Krodo und Wischnu wird noch auffallender, wenn Wischnu bei Paulinus (»Syst. Bram." p. 284) als Blumen und Rad tragend, vorkommt: »Vischnu florea serta aut monilia ex collo portans, quarta manu rotulam ferream, ciakram dictam, tenet."

Enge hangt mit Krodo (auch Sater genannt) ber flawische Sytiwrat zusammen, so baß Manche, z. B. A. Jungmann im "Krok" (II., p. 857) ihn mit Krodo identificiren.

Bei Wacerad (f. "Časop. česk. Mus." 1827. 4. H. p. 73 et seqq.) findet sich: "Saturnus = Sytiwrat, qui primus ab Olympo venit arma Jovis sugiens."

Wenn nun auch bas viele Gemeinsame, welches ber flawische Mythus mit dem indischen bat, nicht barauf aufmerkfam machen wurde, fo mare es icon die ungemeine Aehnlichkeit der Ausbrucke Sytiwrat ober Sytiarat und Satiaurata ober Satiawrata, bie genugend zur Vergleichung einladen murbe (Ngl. »Krok" II., p. 357 und Jungm. »Slownjk" IV. p. 429). Satiaurata fteht im indischen Mythus, wenn er als Person aufgefaßt wird, als Bieberberfteller bes Menschenlebens aus den alles Leben verschlingenden, aber auch erzeugenben Bemaffern ba. C. Ritter fieht in einer anbern Sinsicht in ihm bas Verwandeln bes Waffers in bas Leben — ben allgemeinen Umatar - alfo bas Symbol bes Beginns eines neuen Lebens. Diefer Unficht murbe bie flamifche Etymologie bes Musbrucks Sytiwrat (Žitjwrat) entsprechen. Denn Žitj bedeutet leben und Wrat bie Rudfehr (Jungmann's "Slownjk" V. p. 173). [Lestere Snibe erhielt fich noch in vielen flawischen Mannenamen, als: Wrat-islaw. Wratis, -Wrat-iwog, Wrat-izir (»Časop. česk. Mus.» 6, 33.

p. 67)], so daß Sytiwrat oder Žitiwrat als Person, den das Leben Gebenden, oder unpersonlich genommen, die Lebendrückkehr bedeutete. Nimmt man von Syti als Wurzel Sjti = das Säen, die Saat, so erhält man einen, zwar beschränktern, aber doch mit dem Gesagten analogen Sinn; denn dann ist Sytiwrat die Rückkehr des Ackerdaues — der Fruchtbarkeit der Erde. Ueberdieß ist Sito auch im Griechischen ein Beiname der Göttin Demeter oder Ceres, die mit der Fruchtbarkeit der Erde im innigsten Verhältniß steht (Derd = Getreidesspenderin), und eben so wie im Griechischen ouros Getreide bedeutet, so bedeutet dasselbe sitya im Sanskrit und žito im Slawischen. Nimmt man Syti gleich Sytý, d. i. satur, so kommt man auf den Ausdruck Saturnus. Auch Sytiwrat wird im Slawischen oft Sater genannt, dessen Wurzel Sat im Indischen bei Kollár (p. 219) als idonous, praestans erklärt wird.

Im Indischen ift Satiaurata ein Gohn ber Gonne. Dieß kann nun entweder auf die frühern Menfchen, als Gonnenanbeter, ober auf die Sonne, als das allgemeine Lebensprinzip, gedeutet werden. Kaft man es jedoch fysikalisch auf, so mare Satyaurata vielleicht bas Licht ober die Barme, welche burch ihre Ginwirkung auf bas Feuchte, aus den Gemäffern den Lebenskeim jur Birklichkeit entwickelt, und auf diefe Beife gleichsam bas, mas schon ba mar, wiedererscheinen ober eigentlich hervortreten macht. 218 Gohn ber Gonne konnte aber auch Sytiwrat das Symbol der neuen oder Frühlingssonne sein, welche nach der Herrschaft des Winters, d. i. im heißen Klima ber Regenund Ueberschwemmungszeit, neues leben der Ratur wiedergibt. In biefer Sinficht fame Sytiwrat jahrlich jum Borfchein, mahrend berfelbe, falls man unter den Bewäffern nach der Lehre der Alten die ursprüngliche Feuchtigkeit verftanbe, aus ber Mes hervorgegangen fein foll — ober laut den lleberlieferungen an eine historische lleberschwemmung dabei bachte, nur einmal erschienen mare (als Monu ober Manu). Bedeutet Sytiwrat die Frühlingssonne, so ließe sich das goldene Zeitalter, beffen fich unter Saturns Berrichaft bie Menichen erfreuten, dadurch leicht erklaren.

Wenn aber auch Sytiwrat in einer der andern Bedeutungen genommen murde, &. B. als Erretter nach einer großen Ueberschwemmung: fo könnte doch immer im flawischen Mythus die Unsicht festgehalten werden, daß beffen komo- und anthropogonisches Element, wie im indischen Mythus, in der Einwirkung des Warmen auf das Feuchte bestehe, was eben so durch das unten mitzutheilende anthropogonische Element im lithauischen Mythus, als auch durch die ungemein verbreitete Verehrung der Sewässer bei den Slawen und besonders durch die Vereinigung der Sonnen- (oder Feuer-) Feste mit den Wassereinigung der Sonnen- (oder Feuer-) Feste mit den Wasserseinigung ber Gonnen- stussen wird. So sieht Mitter ("Vorhalle" p. 188) in dem slawischen Flusse Bug den Namen eines heiligen Indierstromes und leitet daraus nicht nur den Namen Buh, dog — Gott her, sondern stellt ihn sogar mit dem ältesten Buddh, d. i. der Sonne, zusammen.

Es ließen sich vielleicht obige Vermuthungen noch weiter führen. Denn bas Prinzip ber Lebenberzeugung aus bem Feuchten kommt bei Filon auch unter bem Namen Siton (Derw') vor, wobei Ritter (p. 68) hinzufügt, daß man es mit "Getreide-Gott" übersegen, und daß auch auf Coylon bieses Prinzip Sitta (Derw') genannt werde und identisch mit Buddha sei (p. 70). "Nach den jüngsten Erzählungen der Ceplonesen-Priester war der auf Coylon verehrte Buddha bei seiner Geburt im Himmel Santu — Sitte, auf Erden aber Buddha genannt. Santu ist das Svanton des Sanskrit, das Sanktus, so viel als Heiliger."

Wie wenn nun mit diesem Santusitto der slawische Sonnengott Suantovit (wovon unten) auf irgend eine Weise zusammenhinge, wozu sich etymologische und Real-Gründe aussinden ließen. Leitet man doch z. B. diesen Ausdruck aus Suaty (swatý), d. i. heilig, und Swit, d. i. Licht, Morgenlicht, ab (z. B. Anton) — in Kollar's "Slawa Bohyne" (p. 219) wird das Sanskritische Sita (sweta) als weiß, seuchtend geset, mit dem Slawischen Sijati — leuchten, glänzen, verglichen und auf die flawischen Ausdrücke Swet (swiat), d. i. Licht und Welt, switati — seuchten, swetly — licht, hingewiesen.

Ritter erwähnt ferner von biesem Sonnengotte: »Bor seiner Unkunft habe er beschloffen, aus ben Brüften ber Mutter Maja-mai-Dewi in die Welt zu treten." Run ist diese Maja-mai-Dowi gleich ber flawischen Baba (besonders als Zlota Baba), wie unten nachgewiesen werden wird, wodurch man schon der Erklärung bes flawischen Mp-

thenfragments, welchem zufolge Suantovit ein Enkel Baba's ift, naber kame.

Da im flamifchen Mythus Radegast oft mit Suantewit jufammenfallt, fo ift Wacerad's Behauptung: Radegast fei ein Entel ber Kirten (Merkurius-Radihost wnukk Kirtow - S. "Casop. česk Mus." 1817, p. 78 et sogq.), auch in biefer Sinfict ungemein wichtig. Diesen rathselhaften Musbruck »Kirtow" bezieht Kollar (p. 281, '65) auf ben Beinamen Brama's, Karta, Krita, b. i. Erzeuger, Erschaffer. Mus Brama läßt er Wischnu als Gobn bervorgeben und fieht in bes Lettern Amataren eine Urt Kindicaft, baber Wifchnu als Rama, b. i. im Glawischen Radihost als Entel Brama's ericeint. Biel ungezwungener wird biefer Musbruck von A. Jungmann im "Krok" (II., p. 358, 370) erffart. Jungmann fest nämlich Sytiwrat und Kirt (Krt) — Radihost und Merkurius als identisch und folgert, bag, weil Merkur ein Gohn Jupiters, Jupiter ein Gobn Gaturns ift, Merkur ober Radihost ein Enkel Saturns ober Sytiwrat's, b. i. Kirtow fei. Nach bem Obigen erscheinen aber Radigast-Wischnu und Sytiwrat-Satiawrata (Gaturn) als getrennte Personen. Die Aufklarung dieser Verworrenbeit und Vereinigung biefer Begenfage icheint in ber Unterscheibung ber Mehrheit diefer Sytiwrate ober ber verschiedenen Bedeutungen Saturns gesucht werden ju muffen; benn ber romifche Saturn-Mothus ift von bem indischen Satiawrata - Mythus bedeutend verschieden, obicon fie in Ginem Urmpthus fich gemeinschaftlich grunden mogen. In Sinfict bes flawischen Mothus muß ber indifche als ber ursprunglichere und unverandertere dem romifchen jur Erklarung vorgezogen werden, und Radihost als Sifch-Gott Krodo von dem ein neues leben ben Menschen gebenden Sytiwrat unterschieden werden. Der Beifat bei Wacerad: "Sytiwrat, qui primus ab Olympo venit, arma Jovis fugiens," ift durch die Bermengung bes romischen und indischen Saturn-Mythus entftanben.

# β) 3meiter Awatar Wischnu-Radegast's.

Mit Wischnu's Schilbkröten oder Kurma-Awatar vergleicht Kollar ben flawischen Gögen Zelu oder Zelw, was wörtlich Schilbkröte bedeutet (p. 253). Stredowsky und Naruszewicz nen= nen diese mythische Gestalt Zolon (Agl. xelwn = Schildbidte). Mit Unrecht halt aber Kollar Zolon für eine von Radegast verschiedene Gottheit. Denn so wie Radegast mit Merkurius identificirt wird, so sest auch Stredowsky Zolon ganz dem Merkurius gleich, und wie Radegast den Beinamen Dobropan (b. i. guter herr oder Wohlthäter) führt, so auch Zolon (Naruszowicz II., p. 136). Wischnu vollbringt die Awataren gleichsam auf Besehl Brama's und auch Zolon (Zola) wird im slawischen Mythus Diener Porun's genannt. A. Jungmann sest Zolon Radegast gleich ("Krok" II., p. 383).

#### y) Dritter Awatar Wischnu - Radegast's.

Von biefem - Eber = Amatar - leuchtet im flawischen Mythus nur ein einziger Strahl aus Ditmar's von Merseburg Bericht. Im Cande ber germanischen Glawen und insbesondere ber Redaren gab es nach ihm eine Stadt mit Namen Riedegast (wenn Riedegast nomine) ober bem Radegast geweiht (wenn Riedegast numine gelefen wird), von breieckiger Beftalt und brei Thoren, von ben heibnischen Glamen ungemein verehrt. Dort erscheine (fagt er) als Worzeichen eines fünftigen Uebels, das die Stadt bedroht, ein großer Eber mit weißem Sauer, der aus dem Ochaume hervorglangt. Ditmar's Borte felbft find folgende (edit. R. R. Steinh. VI., p. 65): "Est urbs quaedam in pago Redariorum Riedegast nomine, tricornis ac tres in se continens portas, quam undique silva, ab incolis intacta et venerabilis circumdat magna. Duae ejusdem portae cunctis introeuntibus patent, tertia, quae orientem respicit, et minima est, tramitem et mare juxtapositum et visu nimis horribile, monstrat - Testatur idem antiquitas, errore delusa vario, si quando his seu a longo rebellionis asperitas immineat, ut e mari praedicto aper magnus et candido dente e spumis lucescente exeat, seque in volutabro delectatum terribili quassatione multis estendat" (Ngl. Kollár p. 254).

#### δ) Bierter Awatar Wischnu—Radegast's.

Wischnu als Manniowen entspricht die flawische Gottheit Lwarazjk, von welcher Ditmar eben dort Erwähnung thut, wo

er von dem Wischnu — Eber spricht, ja er sest sogar Luarasik in den Tempel jener Stadt, die entweder Riedegast hieß oder dem Riedegast geweiht war. Die Stelle sautet wie folgt: »In eadem (urde Riedegast) nil nisi fanum est de ligno artisiciose compositum, quod pro dasidus diversarum sustentatur cornidus destiarum. Hujus parietes variae Deorum Dearumque imagines mirisice insculptae, ut cernentidus videtur, exterius ornant. Interius autem Dii stant manusacti, singulis nominidus insculptis, galeis atque loricis terribiliter vestiti, quorum primus Luarasici dicitur, et prae ceteris a cunctis gentilidus honoratur et colitur.

Lwa ift im Glamifchen ber Genitiv von Lew, ber lowe, und raz bedeutet Stoff, Rraft, baber Lwarazik auf ungewöhnliche Thaten beutet. Go gerreifet Wischnu als Mannlowe, aus beffen Rachen eine fürchterliche Rlamme fprüht, ben llebelthater und Rebellen gegen die Götter Hirkanjakassa (Rhodo II., p. 141). Šafarjk meint (»Časop. česk. Mus." 1837, p. 52), dag Ditmar's Luarasici nichts anders sei als Lwa-Račic (leo regulus seu dominulus). Ngl. bas lauz. Lawa, bas lett. lauwa, efthn. rathe (= dominus = b. ruff. wladyka, wlastitel nach Rofenkampf), ofet. racis (princeps), sansfrit. ražas, ražan (rex), slaw. račiti u. s. w. A. Jungmann erklart Lwarazjk durch bas Epitheton: ftarker Gott, und fest ihn dem romifchen Bertules gleich ("Krok" II., p. 361). Beffer Scheint es jedoch auf ben Beinamen Wischnu's: Mahadeva, b. i. ftarker, großer Gott, ben er in seinen Awataren führte, hinzuweisen. Diesemnach scheint Lwarazik mit einer dem eigentlichen Ramen nach unbekannten ruffischen Gottheit, welche die Beinamen Silny (silnoj) oder Křepký (krepkoj) Bog, b. i. starfer Gott, hat, identisch ju fein. Diefer ftarte Gott hielt eine Lange in der Rechten, eine filberne Rugel in ber Linken und ju feinen gugen lagen Menichen und Comen= topfe (Tkany II., p. 104). Ralls bie obetritifchen Alterthumer in Wogen's und Mafch's Sammlung echt find, fo find die 3 erften Radegaste mit Comenfopfen gewiß Bilbniffe Luarazik's (Fig. 1, 2, 3).

Bielleicht waren die Göttergestalten in jenem Tempel Lwarazik's die symbolischen Darstellungen der Awataren Wischnu's in Thiergestalt (fanum austontatur cornidus bestiarum), und bann war Luarasici natürlich der Erste, d. i. der Borzüglichste (quorum primus Luarasici dicitur et prae ceteris honoratur et colitur). Der Beisat: terribiliter vostiti stimmt mit den Abbisdungen Wischnu's in seinen Awataren gut überein (Ereuzer's »Symbol.» 3. H., Tak. IV. V. fig. 9—20) und der andere: »galois atque loricis» könnte auf eine menschliche Kriegsbekleidung überhaupt deuten, welche auch Wischnu als Kämpfer hat. Auch der Eine Radogast — Lwarazik bei Masch, ist bekleidet.

Die meisten slawischen Mythologen saben ben Namen Lwarazik bei Ditmar als einen Schreib- ober Drucksehler an. M. Frencel ("de idolis Slav." §. 9) sagt: "Aut pro Luarazito Swantevitus restitui oportet, aut, quod mallem, Luaraziti nomine hic intelligen dus Radogastus est." Einige, z. B. Arendt, sehen in Luarasici ben verdorbenen Beinamen Radogast's, b. i. Hlawaradzo. Andere, z. B. Barthold, sesen Zuarasici, und hasten dieß für das verdorbene Zuantewiz (d. i. Swiatowit).

Nach dem Obigen zu folgern, ist aber der Name Luarazici ein echter, was auch dadurch bestätigt wird, daß Lauariski ein lithauischer Ortsname ist, da es in Guagnini's »Desc. Sarm.» p. 60, b) heißt: "Est quatuor a Vilna miliaridus Lauariski (Lawariski) villa regis, in qua a multis adhuc serpentes coluntur." Der Schlangenkultus ist ebenfalls dem Wischnu eigen.

#### e) Die übrigen Awatare Wischnu-Radegast's.

Non ben andern Awataren Radogast's erhielt sich im slawischen Mythus nur ber eigentliche Menschen-Awatar Wischnu's und dieser ift Radogast (nar' ekonn). Daher gibt es eigentlich funf Sestalten Radogast's im flawischen Mythus, vier mit thierischen Gesichtern, die funfte mit einem menschlichen Antlit und jugendlichen Zügen, welche sich am ehesten mit dem Krischna-Awatar vergleichen ließe, bei welchem Ereuzer mit Paulinus an herztules erinnern (»Symb." p. 423).

Sonderbar ist die Uebereinstimmung, daß in Masch's »obotritissehen Alterthumern" sich nur Ein Porkunus (Brama), aber fünf Rade gaste finden (fig. 6, fig. 1, 2, -3). Masch konnte die Frasgen, die er sich auswarf, nicht beantworten: "Billig wirft man die Frage auf, warum so viele Radegaste in Einem Tempel gewesen

(angeblich zu Rhetra). Es war ja wohl genug, wenn nur ein einziger gewesen ware. Wozu aber fünf Radogasto ?" Auch führt Masch 6 Opfergeräthe von Radogast an, und sindet seinen Namen auch auf allen gemeinschaftlichen Opfergeräthen. Von lettern wäre besonders die Opferschale sig. 44 die wichtigste, welche um eine ovale Figur, in welcher ein Vogel, der allen Gestalten Radogast's zukommt, sitt (unter welchen mit Runen der Name Radogast stehen soll), acht verschiedene Gestalten [(gekrönten Ubler, löwenkopf, Menschenbrustbild, Schnecke, Traube (?), Käfer, Storpion, menschl. Vrustbild (menschl. Figur)] enthält. Mannigsache Deutungen sind schon versucht worden, leider aber vergebens, da der Zweisel über diese gesammten obotritischen Alterthümer, was ihre Echtheit anbelangt, noch nicht gehoeben ist.

So viel ist nachzuweisen möglich, daß Radegast alle die vier Haupteigenschaften an sich trägt, durch welche Wischnu sich charakterisirt. Diese sind: Held, Beiser, Frommer, König (Ritter » Vorballe," p. 62). Radegast ist Held und König, wie schon seine Bezieshung auf den tapfern Radagaisus anzeigt, wenn es nicht die goldene Krone, von welcher Masius »de deis Obotrit." c. 4, p. 72 spricht, nachwiese. Als Beisen machen ihn seine Beinamen Hlawaradze und Rozwodicz (Nathgeber, Entscheider), als Frommen sein Epitheton Dobropan kenntlich.

Diese Mythensplitter in Sinsicht ber Gottheit Radogast reichen sowohl hin, zu zeigen, welche wichtige Stellung Radogast im flawischen Götterspstem einnahm, als auch zum Beweis ber oben gegebenen Behauptung: die Verehrung Radogast's (Wischnuiten) sei nicht so allgemein verbreitet gewesen, wie die des Piorun.

ß.

# Bon dem indisch-slawischen Shiwa — Siwa.

Bas die von Helmold (I., c. 53, IIII., p. 43) in der flawischen Hauptgötter-Dreiheit angeführte Gottheit Siwa mit der Hervorherbung des weiblichen Elementes betrifft, so leitet nicht nur der ähnliche Laut, sondern auch die Analogie mit Brama-Proven, Wischnu-Radegast auf den indischen Shiwa in der Trimurti (Dohrowsky "Blawin," p. 413).

Gelbft wenn man auf bie Etymologie geftust, unter ber flawischen Göttin Siwa (ober eigentlich flamisch geschrieben Ziwa - žiwa = bie Lebende -- ) nur die lebensgöttin bachte, fo mare die Parallele mit bem indischen Shiwa denkbar: benn auch dieser ift (mas Brama im Simmel und Wischnu in der Luft) auf Erden, die Personifikation bes Lebenspringips (nämlich bas leuchtenbe und marmenbe Reuer (Rhode II., p. 21, 221), und bedeutet etymologisch den Glückliden, Berehrungswürdigen, Glanzenden. Ja Shiwa ift ber Lebensgott felbft, indem er (nach Biefe) eine Personifikation des Lebenspringipes ift, bas von Form zu Form übergehend zunächst befeelt, belebt, entwickelt und bann die Bulle aufreibt und vernichtet. Auf ahnliche Beise heißt es auch bei Creuzer ("Symb." 1., p. 412): "Da es eine Grundidee der indischen Filosofie ift, daß nichts absolut gerffort oder annihilirt wird, fo ergibt fich baraus, warum ein und berfelbe Gott Shiwa als Berftorer und als Gott ber Zeugung und bes Lebens vorgestellt wird." Much bas Erbenfeuer, beffen Opmbol Shiwa in feiner urfprunglichen fpfitalifchen Bedeutung ift, hat zwei Geiten, die eine wohlthuend, die andere gerftorend (g. B. Bulkan).

Da Shiwa die Personifikation des Lebensprinzips auf Erden ift, fo kommt bei ihm besonders bas Symbol ber Mannweiblichkeit — ber Lingam-Joni vor, und aus diefem naturlich bas weibliche Pringip. Daber auch Creuger, wie icon oben angeführt murbe, fagt, baf es eine Trennung der Sindu-Gekten in folche, welche das weibliche, und in folde, welche bas mannliche Befen berfelben Gottheit verehrten, gegeben habe (I., p. 512). (Agl. Ritter »Gefchichte ber Filosofie," I., p. 130. Colebrooke »Asiat. research." VII., p. 280.) Ueberhaupt ift im indischen Mothus ber Uebergang ber Geschlechter unkenntlich und die meiften Gottheiten, als Personifikationen bes lebenspringips, find mannlich-weiblich. Den Glawen icheint auch biefer Begriff der Doppelkörperlichkeit nicht fremd gewesen zu fein , denn noch in Wacerad's »Mater verborum" finbet sich: Bicorps = duetelec (dwe = zwei, telo = Korper, abnlich dem indischen Tri = brei (flawisch tri) und murti - Geftalt, Korper) und auch Hermafroditus = namezecnik. Und wenn auch im flamifchen Mothus vom Shiwa bas weibliche Moment vorzugsweise verehrt murde: so fehlt in diefem Mythus Shiwa als mannliche Gottheit boch nicht gang.

Denn es finden fich Spuren ber Gotter Siebog, Tribas (auch Shiwa beift im Inbischen oft Shiwas) (Bandtkie p. 115) - unter ben von Mafch beschriebenen obotritischen Denkmalern findet fic bie Gottheit Zislboy (Ziboy) neben Sieba ober Siewa (fig. 8(11), 15), und Długosz fpricht ausbrudlich von bem Lebensgotte Shiwie (1., p. 37). Merkwürdig ift in diefer Sinficht auch die Nachricht, die fic bei Prokosius findet (» Chronicon Slavo-sarmaticum Prokosii,» Barfchau, 1827, urfprünglich in polnischer Oprache: »Kronika polska przez Prokosza," Warfchau, 1825 erfchienen): "Divinitati Zywie fanum exstructum erat in monte ab ejusdem nomine Zywiec dicto, ubi primis diebus mensis Maji innumerus populus pie conveniens precabatur ab ea (sc. divinitate), quae vitae auctor habebatur longam et prosperam valetudinem. Praecipue tamen ei litabatur ab eis, qui primum cantum cuculi audivissent, ominantes superstitiose, tot annos se victuros, quoties vocem repetiisset:-Opinabantur enim supremum hunc universi moderatorem transfigurari in cuculum ut ipsis annunciaret vitae tempora."

Die eben angeführte Stelle spricht offenbar für einen man nlich en Lebensgott Siwa, ober flawisch geschrieben Ziwý, als
einen der obersten Götter. Denn es heißt ausbrücklich: "Opinabantur
enim supremum hunc universim od eratorem" u.s.w., unter
welchem hunc universim od eratorem nur der eben genannte
vitae autor, d. i. Divinitas Zywa, verstanden werden kann. Die
Borte precadanur ab ea, quae etc. widerlegen das Gesagte nicht,
weil sie grammatisch durch das Geschlecht des Bortes Divinitas nothe
wendig werden, welches der Sache nach Männliches und Beibliches
bedeuten kann.

Der Beiname Pripegal (Pripekal), ben ber Lebensgott Siwa im Glavischen führt, steht zu ihm in eben bem Verhältniffe, wie ber Liugam zum indischen Shiwa. Spätere Mythologen beuteten Pripegal als Priapus ("Krok" II., p. 368). Es ist die Personifikation ober boch bas Symbol bes Zeugungsprinzips.

Auch Bandtkie neigt sich ju ber Ansicht, im flawischen Siwa ben indischen Shiwa ju sehen, wenn er sagt (p. 115): "Siwa, Siewa, Biba ift eine allgemein bekannte Gottheit indischen Ursprungs, wie

und bestimmserer Blick auf folgende 2 Elemente im indischen Mythus (als uns bisher das System gestattete) mag als Einleitung dienen. Diese zwei Elemente sind 1. die schon öfter erwähnte Mannweib-lichteit, und 2. die Vereinigung guter und böser Eigenschaften oft in einer und derfelben Gottheit.

Die ursprüngliche Unficht ber Mannweiblichkeit ift eine Urt nothwendiger Sprothese bes gemeinen Menschenverstandes, ber anschaulich und baher bilblich bas Entstehen bes Ulls ju begreifen ftrebt. Die Bereinigung der Geschlechter, also deren faktische Einheit, sieht er als bie Bedingung ber Entstehung bes Lebens in ber organischen Natur (und befondere diefe ericheint bem finnlichen Auge als belebt). Daher fest er diese Bedingung auch in die erste Urfache alles Geins, b. i. in die Gottheit. Diefe als erfte, baber auch einzige Urfache muß ben Begenfat ber Befchlechter felbft bervorbringen, indem außer ihr nichts Urfachliches ift. Daber benn im indischen Mothus die höchfte Gottheit sich entzweit ober in 2 Geschlechter aus einander tritt, ober ber Gattin und Schwester ihren halben leib schenkt u. bgl. Dieses weibliche Moment eines jeden Lebensgottes heißt im indischen Mothus Sakti. Daher hat Parabrama als Sakti die Bha wani ober Maja — Brama, bie Saraswati ober Brami - Wischnu bie Lakschmi - und Shiwa bie Parvati. Uber weil bie Trimurti gleich Parabrama ber entwickelte Parabrama) und Brama - Wischnu-Shiwa gleich ber Trimurti (nämlich ber getrennten) ift, fo ift auch Bhawani - Maja gleich Saraswati - Lakschmi - Parvati, und biefe wieder unter einander gleich. Daber nothwendig die scheinbare Bermorrenheit ber einzelnen Mythen berfelben. Weil die mannliche und weibliche Gottheit aber nur Personifikationen bes Lebens- und Beugungspringips find: so tritt im indischen Mythus auch oft ber mannliche Gott als Feuergott, der weibliche als Baffergott auf, z. B. Ganga (Baffer, Fluß, Ganges) als Sakti aller Götter (Rhode H., p. 26) und, weil bas Feuer und Licht manchmal mit bem Lebenspringip identificirt wird, fo treten die indischen Gotter in der Mannweiblichkeit der Sonne und des Mondes auf.

Der Grund aber, warum eine und biefelbe Gottheit wohlthatige und schabliche Clemente in sich vereint und befihalb im spatern Mythus in zweierlei feindliche Befen aus einander tritt, ift ber, daß

a) nach der fystkalischen Bedeutung oft die Wesenheit des Gottes es so mit sich bringt, so ist z. B. das Wasser und Feuer an sich wohlthätig und schädlich (Ueberschwemmung, Vulkane).  $\beta$ ) Dieser Fall tritt ebenfalls bei der astronomischen Bedeutung ein, z. B. in Hinsicht des Leuchtens und Versinsterns der Sonne, des Mondes u. s. w.  $\gamma$ ) Die geistige Bedeutung eines Gottes richtet sich einerseits nach den früheren spsikalischen und aftronomischen Bedeutungen, daher sie auch beiderlei Momente auffaßt, anderseits tritt, wie beim früheren, dasselbe Vershältniß ein. So z. B. erscheint das Leben dem sinnlichen Auge als steter Wechsel und stetes Werden, also als Entstehen und Vergehen, daher auch der Lebensgott als wohlthuend und schadend.

Dieß gilt im Allgemeinen von allen Göttern ber Trimurti, im Besondern aber vorzüglich von Shiwa. Denn Shiwa ift die Trimurti selbst auf Erden, daher denn oft auch die Sakti Brama's und Wischnu's als seine Sakti erscheint, und Parvati mit Bhawani und Lakschmi zusammenfällt. (Es wird sich dieß in der Folge für den slawischen Mythus als ungemein wichtig ergeben.) Der systalischen Bedeutung nach ist Shiwa das Erdenseuer (Rhode II., p. 21, 221), und kein Element eint Bohlthätiges und Schäbliches so in sich, als dieses. Ustronomisch aufgefaßt ist Shiwa die sommerliche Sonne, welche zwar reifen läßt, aber auch ausdorrt, besonders in dem heißen Klima Indiens. Geistig aufgefaßt tritt Shiwa einerseits als Lebensgatt auf, anderseits als die Personisstation des Prinzips der Zerstörung, sowohl Brama (als Schöpfer), als Wischnu (als Erhalter) entgegen.

Diese Eigenschaften der wohlthätigen und schablichen Momente einer Gottheit druckt ber flawische Mythus durch die Bezeichnung berselben als Belboh (d. i. weißer oder guter Gott) und Cornoboh (d. i. schwarzer oder böser Gott) aus. Daher denn eben so wie Wischnu eine ganze Reihe Eigenschaften hat, die seine wohlthätigen Momente bezeichnen, auch Radegast in den "obotritischen Alterthümern" bieselben führt, und sich besonders stets durch den Beisat Belbog auszeichnet. Denn er steht, wenn man ihn relativ betrachtet, in der Mitte zwischen Piorun, dem ursprünglichen Licht-Gotte, und Siwa, dem Erden- oder Finster-Gotte. Und in der That stand Radogast im Tempel zwischen einem Belboh und Černoboh.

Diese wohlthätigen und schallichen Momente finden sich megen ber Ibentität der weiblichen und mannlichen Gottheit auch bei ben weiblichen Gottheiten, und baher besonders bei Shiwa's Sakti, b. i. bei Bhawani = Parvati.

Alle diese einzelnen Züge des indischen Mythus finden ihre getreue Ropie im slawischen, und besonders was die weiblichen Gottheiten anbetrifft. Ohne jedoch in den systematischen Fehler der Anticipation und Wiederholung zu verfallen, läßt es das organische Gewebe des slawischen Mythus nicht zu, sogleich hier die Darstellung derselben zu beginnen und zu vollenden. Davon wird das ganze Werk Zeugenschaft abgeben. Sier soll der Faden wieder angeknüpft werden, den das System scheinbar fallen ließ, und wie bisher von Shiwa — Siwa im Allgemeinen, so soll nun von demselben im Besondern gehandelt werden, d. h. es muß 1. das männlich-wohlthätige, 2. das weiblich-wohlthätige, 3. das männlich-schadende und 4. das weiblichsschadende Moment in Shiwa — Siwa betrachtet werden.

# a) Von dem männlich-wohlthätigen Momente Shiwa -- Siwa's.

Shiwa wird gewöhnlich nur mit Einem Kopfe abgebildet, als Beugungs-Gott aber mit fünf Köpfen, ja diese entstanden ihm nach der Mythe eben aus seiner Zeugungslust (Rhode II., p. 52, 58). Paulinus ("Syst. Bram." p. 817): Siwa Deus exhibetur quinque capitibus "ut generationis autor in loto sedens et subtus bovem generativae virtutis symbolum."

Shiwa als diefer Zeugungs - Gott hieß bei den Slawen Porenuz (b. h. der Zeugende, Gebärende — Poronieczny — der vor Fehlgeburten Schüßende). Er ist fünstöpfig, wie Saxo Gramm. (lib. XIV., p. 327, edit. Stefanii 1644) beweiset: "Porenutii templum appetitur. Haec statua quatuor facies repraesentat, quintam pectori insertam habedat, cujus frontem laeva, mentum dextra tangedat." Diese 5 Köpfe deutet A. Frencel "de Diis Sorab." c. VII., §. 7, etwas gezwungen. Bei Ekhard ("Monum. Jutredoc.") heißt es von Porenuz: "Slavi pergebant ad Porenutium, Deum scilicet embryonis et exorabant, ut liberos in utero bene sor-

maret, quam vim ei tribuebant, Slavonice appellatur: Poronicny. Hic Deus, ut sibi imaginabantur, habebat potestatem prolem in utero matris perficiendi, abortumque (Poronić = abortiren) praecavendi vel quoque contrarium faciendi: castam prolem volebat habere, ne majestas sua cura et fornicatione nequam ac impuri seminis pollueretur et contaminaretur." In folder Eigenschaft feht auch Porenuz bei Naruszewicz (II., p. 88), welcher von ihm fagt: "Porenutius, Poronutius oder Poroniec ift bie Gottheit ber Leibesfrucht und ber Schuter jeber Berlegung bes Embryon." 3m "Krok" (II., p. 867, 865) führt A. Jungmann diefen funffopfigen Gott bei den Krainern unter bem Mamen Paramuz an (búzek pětihlawy Kragnúw). Da er urfprünglich Poronic hieß, so ist eine Verdrehung in Porowic und dadurch in Porewit febr leicht möglich, mas viele Mythologen veranlagte, Porenus und Porewit ale ibentisch ju fegen, ba fie boch icon bei Saxo Gramm. ausbrudlich unterschieben werben, wenn es beift: »Ad Porewithum simulacrum porriguntur — Quo succiso Porenutii templum appetitur."

Da das Symbol des allgemeinen Prinzips der Erzeugung, d. i. der Trimurti, das Dreieck ist: so sind Rakowiecki's Worte ("Prawda ruska" II., p. 281) merkwürdig. Es heißt dort: "Der stawische und griechische Buchstade A ist das hieroglyphische Zeichen der alten Indier A Agus genannt, welches das Bild einer Feuerpyramide ist, die die Gottheit Shiwa symbolisirt. Es ist auch ein Symbol Shiwa's selbst, besonders als Lingam - Joni, d. i. männlich weibliche Zeugungskraft oder Shiwa - Parvati. Aus ähnliche Weise hängen auch im Slawischen Poronuz und Siwa zusammen, indem es bei Ekhard ("Monum. Jutredoc." p. 72) heißt: "Credibile quoque est, quia Poronutius Deus et Siwa Dea indivulso nexu cohaerent."

Doch tritt auch bei Porenuz schon das strasende Moment Shiwa's hervor, wenn es besonders von ihm bei Saxo Gramm. (C. c.) heist: »Nec mirum, si illorum numinum potentiam formidabant, a quidus stupra saepe numero punita meminerant.» (Bgl. Kollár »Slawa Boh." p. 290.)

#### β) Bon dem weiblich=wohlthätigen Momente Shiwa — Siwa's.

Das weiblich = wohlthätige Moment Shiwa - Parwati (Bhawani), als das Glück = und Segenbringende, findet sich ganz in der weiblichen Gottheit Siwa der Slawen ("Siwa Dea Polaborum sive Raceburgensium Venus." Hist. episc. Camin. in Script, rer. germ. II., p. 512).

Sie ift auch ber vitae autor bei Prokosz, von dem man "longam et prosperam valetudinem" erbat. Go wie Parvati mit Bhawani, ber Bottermutter, jufammenhangt, fo ebenfalls im Clawifchen Siwa mit Zlota - Baba, besonders, ba auch lettere im flawischen Mythus der fpatern Zeit zu einer gewöhnlichen Göttin ber Geburt herabfank (Agl. Ritter » Vorhalle europ. B. G." p. 161). »Die Mutter ber Götter," fagt Safarjk, "welche die Aestier (Aestiowé) verehrten, mar die preugisch = lithauische Ziza, b. i. die Bottin bes Sommers und Getreibes (Ceres), die flawifche Ziwa." Ceres ift im römischen Mythus ursprunglich die Ochwester Jupiter's. Much in Bacerad's "Borterbuch" wird Siua (Siwa) mit ber Ceres ibentificirt, ja fie ift als Göttin ber Fruchtbarkeit und sommerliche Sonne auf einem alten Manuftript biefes Borterbuches ("Mater verborum") abgebilbet, indem fie in einer Sand Aehren, in der andern Blumen trägt, und die Aufschrift bat: Estas Siva ("Casop. česk. Mus." 1827. 4. Seft, p. 70, 76). So wie Ceres als ber Inbegriff aller Reize, und Parvati von Paulinus (p. 99) als Dea pulchra und jucunda bargeftellt wirb, weil erstere mit ber Vonus (Urania), lettere mit Lakschmi enge jusammenhangt, fo ift es ebenfalls im Glawischen bie Göttin Siwa, welche als Krasopani die Göttin ber Ochonheit und Liebe ift. »Rein Befen," fagt Rhobe (II., p. 246), "Kommt in ber Mythologie ber Sindus unter fo verschiedenen Gestalten und in fo abweichenden Gefichtspunkten vor, als die Göttin Parvati." Diefes Geschick theilt die flawische Siwa getreulich mit ihr.

Středowsky in f. "Sacr. Morav. hist." p. 52 halt sie far bie Benus, indem er sie mit Recht unter den Synonymen Siva oder Dzewa (Dziewica) unter die Doos majores an die Seite Porun's, Radogast's u. f. w. sest. Er sagt: "Inter praecipua

Slavorum numina referebatur etiam Siwa seu Dziwa, cujus deminutivum Dziewica in usu est, et virgin em Slavis significat. Et haec Polaborum, qui sunt Racenburgenses, Venus fuit. (J. Pastorius »de orig. Sarmat.") Venerem ab antiquo Slavoni in vetusta adhuc circa Maeo tim paludem sede, colere didicerunt. Ibi enim civitas erat Panagoria, quam Virginis montem interpretari slavica lingua licet, quasi diceres: Pani—gora. Eo itaque loco excogitatis simis honoribus culta est Venus, ut Strabo l. XI., ubi Tanaim et Maeotas describit, et alii testantur." (Ngl. Kopitar: »Glagol. Cloz." p. XXX. u. LXXVI.)

Diese Binweisung auf ben Gee Maootis ift fur ben flawischen Mythus von einer unberechenbaren Bichtigkeit. Die Stelle, worauf fich Stredowsky beruft, lautet im Strabo (überf. von Karcher. Stutta. 1832, p. 913) wie folgt: »Wenn man in ben Korokonbametis ichifft, fo ift bafelbft die wichtige Stadt Phanagoria, fernere Copi, Hermonassa und Apaturum, ber Tempel ber Venus. - Die Sauptstadt ber europäischen Bobforaner ift Pantikapaeum, die der assatischen die Stadt des Phanagoras; denn die Stadt heißt auch so. Und Phanagoria scheint ein Handelsplat für die aus bem Maotifchen Gee und die hinter bemfelben liegenden barbarischen Lander zu sein, wie Pantikapaum für die Waaren, welche aus bem Meere dahin gebracht werden. Much in Phanagoria ift ein berühmter Tempel ber Afrodite Apaturos. - Bu ben Maoten gehören die Sinder, Dandarier, Toreaten, Agrier, Arrechier, ferner bie Tarpeter, Obidiacener, Sittacener, Dosker und mehrere Undere." Strabo leitet den Beinamen Afrodite Apaturos von dem griechischen Apate, b. i. Betrug, ber, mas ein Beweis ift, baß icon damals die eigentliche Bedeutung dieses Ausbruckes, der nicht griechisch ift , verloren gegangen fei. C. Ritter ("Borhalle" p. 68) bringt defihalb mit Recht den Ausdruck Apaturos in Verbindung mit dem indifchen Awatar, und fagt: »Daß die Etymologie Strabo's irrig ift, geht baraus hervor, daß die Griechen felbft einen mannlichen Gott, den Apatyor (Απατύωρ) fannten, der nicht Dionnfos mar, wie das "Etymologicum Magn." (edit. Sylburg. p. 118) fagt, sonbern Zeus, Dous, Dowa dem indischen Awatar gemäß, ber vielleicht dem

ebenfalls affatifchen Zeus, wie Jupiter pluvius, Indra u. a. verwandt fein mochte." Dag die Afrodite Apaturos nicht Venus im fpatern Sinn, fondern Venus Urania (bas Firmament, Mondlicht) mar, zeigt der Mythus felbst, den Strabo von ihr anführt, wenn er sagt: "Man leitet das Beiwort der Göttin aus der Mythe ber, nach welcher fie hier von ben Giganten angefallen, den Berkules ju Bilfe rief, ben fie dann in einer Boble verbarg, worauf fie einen Giganten nach bem andern empfing und dem Berfules übergab, um ihn mit Apate (Betrug) umzubringen." Berkules, ber Gonnenberos, wird bier in einer Höhle! verborgen , Höhlen find aber der Aufenthalt der Sonnengötter (Ufchold »Borhalle" I., p. 195; Creuger I., p. 246, Grotte = Sombol der Welt). Die Giganten deuten auf die einzelnen Ursachen der Berfinsterungen bes Licht-Firmamentes und bes Mondlichts, welche burch die Berkules-Gonne besiegt werden. Dieses Berhaltniß bes Berafles jur Göttin Apaturos lägt ahnen, bag fie mit Hora, ber Mondgöttin, identisch gewesen. Hora, die bei den Romern die Stelle Juno's, des weiblichen Pringips Jupitor's = ber Sonne (wie Bhavani bes Trimurti) vertritt, ift einerseits Mondgöttin (Parvati), anderfeits bas Firmament (Bhavani) wie sie benn auch von αήρ, ήρ, aura ihren Namen bat (Riemer "Wört. B." I., p. 888), und vielleicht auch bem Heracles den Namen gab, nheog = Ruhm, Preis. Die Sonne - Gerakles ift das Vorzüglichste (der Ruhm) der Bera, d. i. des Firmamentes. Die Symbole bes Mondes und bes Firmamentes verschwimmen in den Mythen eben so, wie die der Sonne und des Firmamentes. Go &. B. auch Bhawani insbefondere mit Parvati (Rhode II., p. 335). Hera bebeutet auch Frau, ein Beiname ber Bhawani ift Isi oder Isani, d. i. Frau (Ngl. »Isis, die Mondgöttin»). Parvati bedeutet montium domina (Kollar p. 280), und hat auch ben Beinamen Iswari, b. i. Frau, fo wie Gauri, mas basselbe bedeutet; die flamische Siwa führt den Beinamen Krasopani, b. i. fcone Frau, und Panigora bedeutet flamisch entweder ber Berg ber Frau ober bie Frau ber Gebirge, montium domina, Parvati (je nachbem bie Enbfplben gelesen werden, denn pani heißt Frau, gora (hora) Berg). Diese llebereinstimmungen, die sich noch viel weiter führen ließen, scheinen nicht zufällig, ba Isani, Pani, Frau, überhaupt bas gebarenbe und erzeugende Prinzip bedeuten. Ale foldes gilt auch der Mond,

ben sogar einige indische Sekten für das allgemeine Entstehungs-Prinzip ansehen (Rhobe II., p. 41), während Andere ihn als Frau sammt der Sonne als Mann für die Quelle aller Entstehung halten (p. 42). Da nun auch das Wasser das Prinzip der Entstehung ist (und zwar im Vergleich mit dem Feuer das weibliche), so fällt die weibliche Mondgottheit mit der Personisikation des Wassers im Mythus zusammen. Ritter hat daher Recht, wenn er in den ältesten Vorstellungen von der Maja, Mater, Mastis von der nordischen Anadyomone (die aus den Wellen austauchende), oder der Asrodito Tanais (der Schaumgeborenen) und der Apaturias zu Phanagoria am kimmerischen Bosssorus das Symbol der göttlichen Allerschafferin, Allgebärerin, d. i. das Symbol der allmächtigen Entwicklung des irdischen Lebens aus den Wasser (Wgl. Ganga) sieht. Deshalb sest auch Ritter (p. 57—59) diese Asrodito Apaturos als identisch mit der Allgebärerin, der Magnamater, Demeter, Gometer, Metis, Maja, Maha-Mai, Bhawani.

Dieselben Umstände treten nun auch bei der slawischen Siwa (Žiwa) ein: denn diese führt nicht nur die Beinamen Dewa (Džowa), d. i. Jungfrau, und Kraso-Pani, d. i. schöne Frau, sondern auch Raziwia, d. i. Rodiwa = die Gebärende ("Krok" II, p. 373), und wie die Griechen ihre Afrodite, die Indier ihre Lakschmi beschreiben, so beschrieben auch die Slawen ihre Krasopani, f. B. Stredowsky (p. 53): "Ipsum simulacrum nudum, admirandi operis, ad justam mulieris aut virginis sormosissimae siguram consormatum stadat, oculi erant ludidundi, melliti et illocebrarum plenissimi etc."

Nach Ritter (p. 161) ist aber der See Macotis selbst ein heiligethum der magna Mator, oder vielmehr er, wie alles Gewässer, ist das Symbol der Maja selbst (Maca nutrix obstetrix, vgl. d. slaw. Baba und Maca — Mutter, Hebamme, Amme). Deßhalb soll er auch so heißen. "Die Sinder, deren Strabo erwähnt, sind," sagt Ritter (p. 162, 163), »selbst die Inder des Herodot, und Indike oder Sindike gleichbedeutend, worunter nach Skymnus dem Chier die Insel der Macoton am Bossorus zu verstehen sei." (p. 164): »Nach ihm wurde der See Macotis selbst so genannt, und zwar nach dem einen Volke derselben, den Jaza-Maton, also von den Maton, und eben diese heißen Sauro-Maton nach Esorus."

Ochon dieß Gefagte macht es ungemein mahrscheinlich, daß

nicht nur die am Pontus und bem Gee Macotis verebrte Afrodite ber Bebeutung nach die flawische Gottin Siwa-Krasopani, b. i. Bhawani-Parvati ift, sondern daß auch ber Etymologie nach Phanagoria flawischen Ursprungs fei und entweder Panigora, b. i. der Berg ber Frau, ober Panig or, b. i. Parvati, ober montium Domina geheißen habe, wie benn auch wirklich im Glawischen Siwa-Krasopani auf Bergen verehrt wurde. Diefe Unficht befestigt in ihrer Gewißheit noch Folgendes: a) Stryjkowski, der nach Sartknoch ("Altu. neues Pr.") einen großen Theil Europa's, Ufiens und Ufrika's durchwanderte und durchreisete, bezeugt bas Vorhandensein der Glawen in den Gegenden am Bosforus 2c., indem er in seiner »Kronika" im Jahre 1582 (p. 84) noch fchreiben konnte: "Ich felbst war in allen biefen Gegenden, auch neulich im Jahre 1574, in Thracien und um Konstantinopel herum. Dort fab ich jedoch nichts, noch hörte ich etwas von ben Gothen, die beutsch sprechen sollten. Aber von Slowaten, unsern Vorfahren, ist bort alles voll (Sławaków tam naszych przodków wszędzie pełno), und zwar in ben gandern der Thracier und Bulgaren, die in den Gebirgegugen Balchun (Bamusgebirge) wohnen. - Gie fprechen flawifch (stawianskim językiem mówią), und weiden Rinder (czabany) auf den Feldern und nennen fich noch heut ju Tage Bessaraber, Tatamen (Tatani), Blawaken und Gerben." B) Die Sauromaten, welche bem Gee Maeotis ben Ramen gegeben haben follen, und auch Syrmaten, Sarmaten heißen, werden, wie bas Bolf ber Stythen im Alterthume, von ben Siftoritern in einer fo unbestimmten und weiten Bebeutung genommen, daß felbst nicht wenige ber gelehrteften flawischen Alterthumsforfcher unferer Zeit Glawen und Garmaten fur babfelbe Bolt balten, z. B. Kopitar, und wenn auch z. B. Šafařjk in seinem neuesten Werke ("Starož. Slow." I., p. 274-305) von dieser Unsicht abgeht, so fügt er doch bingu (p. 804): »Es bleiben doch die Thaten der Sarmaten in Bezug auf das flawische Alterthum von der größten Bichtigkeit. Denn nicht nur maren ichon in vorhiftorifden Beiten Garmaten und Glawen Nachbarn, sondern es haben fich fogar einige Zweige ber Garmaten unter ben Glawen angefiebelt und biefe fich unterworfen, ober boch burch ihre Einfalle bedrangt und beunruhigt. Daher kam es, daß sowohl die Oprache, die Gitten

und bie Religion beiber verschmolzen (so michaly)." y) Von den andern um den Gee Macotis liegenden Bolkerschaften klingen die Mamen der Obidiaconer, Sittaconer, Dosker, abgesehen von ben Jazamaten und Sauromaten, die Ritter- nennt und fie für Bweige bes Bolksftammes ber Maten halt, trop ihrer Gracifirung, flawifc; eben so, wie Pantikapaeum (Bgl. Safarjk »Staroz." I., p. 302). Mati bedeutet im Glawischen eben bas, mas im Ganskrit Mata, b. i. Mutter (Kollar »Sl. B." p. 215). Die Ausbrucke: Berr (Pan) und Rrau (Pani) bienen fast in allen Mothen gur Bezeichnung ber Sonnen- und Lichtgottheiten (Grimm »D. Moth." p. 136, 400 u. a. a. D.). Die flawischen Ramen scheinen nach Jungmann ("Slown." III., p. 21) aus bem Ganskrit Pa ober Pah, b. i. Fürft oder Berricher, ju tommen. Much Ritter fest »Berrin" und »Macetis" als ibentisch, wenn er fagt (p. 201): »Wie auch Juno, Hora ber Griechen nach Berobot wenigstens nicht zu ben Gottern gehörte, die aus Megypten famen, bat icon Creuzer gezeigt, inbem er Hera mit ber Bhawani ber Indier, also mit unserer Macetis vergleicht und bemerkt, daß fie aus Ufia tam als herrin (Wgl. bas flaw. Panj) wie Zeus" ("Hoa, "Epa, wie "Eppos = herr). d) Der Musdruck: "Maia" bat fich in feiner Urbedeutung, Mutter, Muernahrerin noch heut zu Tage bei den Gerben, deren Plinius (VI., 7) und Ptolomaeus auch jenfeits bes Tanais gebenfen, erhalten (» Bien. 3. B. b. Lit." 20. B. p. 275). e) Der Fluß Sypanis ift ber flam. Bog, von welchem Ritter Folgendes fagt (p. 188, 189): »Es ift ausgemacht, daß icon vor Alexander ju Berodot's Zeit ber Rame eines heiligen Indierstromes mehrmals wiederholt bis in bas Berg von Europa, bis jum Sypanis, bem heutigen Bug reichte, ber im Canbe, im Often Galigiens, entspringt, bas jest Podolien beißt. Bug ift ein Name, ber biefem Strome erft als einem ichon früherbin göttlich verehrten Strome, vielleicht ichon feit alten Sarmatenzeiten beigelegt ward." Bog (boh, buh) ift ber flamifche Name ber Gottheit felbft (Bgl. Stryjkowski »Kron. polsk." Königsberg, 1582. p. 25, 91. St. Sarnicki "Ann. Pol." Leipzig, 1712. Bei Długosz "Hist. Pol." II. tom, p. 896. Šafařjk »Star." I., p. 406, 407). (2) Es hat endlich nach Ritter (p. 214) ber Reisende De la Motraye (»Voyage en Europe, Asie" etc. à la Haye 1727, II., fig. 71) noch Reste

biefes Tempels der Apaturia in noch beut ju Tage flawischen ganbern mit ber Inschrift in antiquen Charakteren: Dowa Apator, gefunben. Die indische Parvati-Bhawani führt oft ben Beinamen Dowa, b. i. Gottin, und die flawische Siwa ben Beinamen Dewa (Dzewa), b. i. Jungfrau. (S. »In historiam Bulgariae et Pannoniae respectus." Kopitar's »Glag. Cloz." p. XXX-XXII.) Huch bie Attribute, mit benen bie flawische Siwa-Krasopani ausgestattet vorkommt, find bemerkenswerth. Vor Allem zieht bas Attribut, die Kugel in ber linken Sand, die Aufmerksamkeit auf fic. Auf diefer Rugel war bas Universum, sammt ber Sonne, bem Monde, bem Meere und ber Erbe abgebilbet. Schon dieß beweiset bie bobere Stellung Krasopani-Siwa's, als man ihr gewöhnlich gibt, wenn man fie ber Vonus schlechthin gleichsett. (Bgl. Vonus Urania.) Es tann biese Rugel eine Ropie bes inbifchen Belt : Gies Bramanda fein, welches Bhawani aus bem Ochofe fiel und die Reime des gesammten Univerfums enthielt (Creuzer I., p. 394, 402), oder es kann auch das Welt-Ei fein, aus welchem die Venus, b. b. bier Siwa, als omnium rerum genitrix, b. i. als Dea mater hervorgegangen ift (Ritter »Vorhalle," p. 67). Eben so können die drei runden Körper in ihrer Rechten, die man gewöhnlich fur Mepfel balt, auf die drei Trimurti-Eier, die Bhawani's Schoff entfielen, gebeutet werben. Mus einer Deffnung in ber (linken) Bruft brangen Lichtstrablen hervor: Ad ipsum cordis locum radius aut fax ardens visebatur (Středowsky p. 53). Ex dextro ubere aurei gemmeique radii quasi solares promanabant (Papanek 172). Diefe Strablen charakterifiren fie als Gattin Shiwa's, bes Licht- und Feuergottes. Mach Undern foll fie ein grunes Blatt mit einer Beintraube in ber Sand halten (Massius »de diis Obotrit." p. 42). Diefes ist jedoch mahrscheinlich ein Irrthum. Denn wenn man felbst annahme, daß die Berührung ber Glawen mit Griechen und Romern manche Uttribute gur Shiwa bingugefügt hatte, welche fie ber romiichen Venus naber brachten, j. B. die brei Milostky ober Grazien hinter ihrem Bildniffe, fo batte boch biefes Uttribut feinen Grund. Es ift zu vermuthen, daß diese sogenannte Beintraube ursprunglich die derfelben fehr ähnliche Lotosknofpe mar (Giehe Rhode I., fig. XXIV). Die Lotosblume ift das allgemeine indische Symbol

ber Fruchtbarteit und Zeugung, und auch die flawische Siwa galt als soldes: »Huic Deae Siwae flamines libabant pro fertilitate conjugum multiplicemque religionis cultum exhibebant." Ekhard (»Monum. Jutreboc." p. 69). Ober vielleicht ift diese Pflanze in der Sand Siwa's ein Fruchtzweig bes heiligen Baumes Asvattha (Ficus indica), von welchem Creuzer Folgendes fagt: "Dem Bramabiener, bem Unbanger Wischnu's und Shiwa's, ber in ber gangen Datur bie zeugende Rraft zumal bes letteren, Mahadewa's, bes großen Gottes im Symbole bes Ling (Phallas, im Sansfrit phallus) verehrt, ift ber Asvattha ber Baum ber Verjungung, bes ewigen Biebergebarens, ber Baum bes Lebens (Bgl. Ziwa als Lebensgöttin), ber Biedergeburt, ber Beltewigkeit." Bielleicht ift im fpatern Glawenthum als Surrogat diefes Baumes ber Myrthenbaum, welcher nach ber »Chron. Sax." f. 33 ber Siwa beilig mar, gekommen. Eben so mag bie Rosenknospe oder die Lilie, die fie nach manchen Abbildungen im Munde hat, urfprunglich bie Lotosblume fein, in welcher ber Indier das Bild des Lingam-Joni ju erblicken meinte. Mach einis gen Beschreibungen waren ihre Abbildungen auch bekleidet (bei Wacorad ift fie halbbekleibet). Sie trägt einen Knaben in nakter Gestalt auf dem Ropfe und jene Beintraube (Lotosknofpe) in der Sand. Diefe Krasopani-Siwa abnelt baburd ungemein ber Lakschmi, von welcher Rhobe (II., p. 220) anführt: "Im Ramapana hat Lakschmi, wenn fie aus bem Meere fleigt, vier Arme, und ift die große Göttin, welche in bem Corus wohnt, mit unbeschreiblicher Ochonheit geschmückt, sie trägt Krone, Urmbander und Zierathen von Gold und Perlen, und den Lotus in ihrer Sand. Gewöhnlich wird fie aber mit zwei Urmen gebildet, tragt in einer Sand ben Cotus ober als Beltmutter ein Rind auf bem Urme." Da auch bie Lakschmi eben als bas weibliche schone Prinzip mit ber Sakti überhaupt zusammenfällt (p. 221) und ihrem Namen nach die Ochone, die Reizende bezeichnen foll (p. 217), so ift es auch fehr leicht erklarbar, wie die fla= wische Krasopani (b. i. schone Frau) wegen ihrem lieblichen Elemente in die Liebesgöttin Lada überging (tadna = die Liebliche, Reizende).

y) Das weiblich - fchabliche Moment Shiwa - Siwa's.

In feinem weiblich-fcablichen Momente tritt Shiwa besonders als Kali auf, b. i. als die schwarze Zurnende (Rhode II., p. 246). Kali im Glawischen ift Morana (Marana, Morana, Morena). Das Symbol ber winterlichen Sonne, baber Bottin bes Todes und ber Ralte. Gie ift eben fo ber Frühlingegöttin Wesna (Siwa) entgegengefett, wie fie als Todesgöttin erscheint: »I jedinu družu nám imiét po puti z Wesny po Moranu," d. i. eine Chegenoffin foll mit uns von Wesna geben bis zur Morana. »Morena iei sypase w noc cernu," b.i. Morena stürzt ihn in die schwarze Nacht ("Kral. ruk." od Swob. p. 72, 104). In Indien ift es Gitte, Kali als Durga (b. i. bie Starte, Rachenbe) am fiebenten Zag nach bem Neumond im März in feierlichen Umzügen berum zutragen und endlich in den Strom Ganges zu werfen (Rhobe II., p. 261). Urfprünglich mag dieß die symbolische Bedeutung der Vereinigung der Licht- und Feuergottheit mit dem Pringipe bes Baffere gehabt haben, befonders wenn Durga in ihrem wohlthätigen Moment erscheint; spater, als bas schabliche (winterliche Ralte) Moment Durga's hervorgehoben murbe, bezeichnete es bas Scheiben bes Winters und bas Berannahen bes Sommers. Da 6selbeist im Slawischen mit Morena ber Fall. In allen flawischen gandern ift felbst noch heut zu Tage bas sogenannte Tobaustragen Gitte. Um aus Bielem nur Gin Beifpiel anguführen, ftebe bier eine Stelle aus Stryjkowski's »polnischer Chronit" (p. 152): "In Groß-Polen und Ochlefien machen fich die Kinder in der Mitte ber Fastzeit (w niedziele srodopostna) einen Gogen (balwan) in ber Geftalt ber Jungfrau (Frau, niewiasty) Ziewonji ober Marzanny. - Diefe befestigen fie an eine lange Stange, tragen ober führen fie berum und fingen wechselseitig und wehmuthig babei. Dann werfen fie diefelbe jedoch entweder in einen Sumpf ober fturgen fie von ber Brucke berab und eilen hupfend nach Saufe." Diefe Stelle ift befonders barum wichtig, weil barin burch bas. Gleichsegen ber Marzana und Ziewonia, b. i. ber Lebensgöttin, auf die mobithatigen und ichablichen Momente zugleich aufmerkfam gemacht wirb. In Mahren fingt man bei biefer Feierlichkeit: »Nesem, nesem Marenu,"

b. i. wir tragen, tragen Marona; in Bobmen find babei folgenbe Worte gebrauchlich: "Giz nesem smrt ze wsi, nowé léto do wsi," b. i. wir tragen ben Tob schon aus bem Dorf und ben jungen Sommer in bas Dorf, ober: "8mrt plyne po wode, nowé leto k nam gede," b. i. ber Tob wird vom Baffer fortgetragen, ber junge Sommer fahrt zu uns, ober: "Smrt geme wam zanesly, nowé léto prinesly," b. i. den Tod haben wir euch meggetragen, den jungen Sommer euch gebracht (»Krok" II., p. 362). Auffallend find in diesem Mythus die Vereinigung und ber Gegensat von Tod und Leben, Winter und Gommer. Der Tod - Smrt wird als Marana bem Gommer entgegengesett. Im Indischen bedeutet Marana ben Sob. Eben fo ift Durga Lebensgöttin (Ziewonia) und Tobesgöttin (Marana) (Rhobe II., p. 262). Ja noch mehr. Go wie Durga-Kali (eigentlich ursprünglich Parvati-Bhawani) ber Urgeftalt Cores gleich find, eben fo im Glawifchen Marena. Bei Długosz ("Hist. Pol." Leipzig, 1711. I., p. 87) heißt es ausbrücklich: "Ceros, die Mutter und bie Bottin ber Fruchte, genoß bei ben Polen eine besondere Berebrung und hatte einen ausgezeichneten Rultus. Gie murbe bei ihnen Marzana genannt. Guagnini fest in f. »Sarm. our. descr." p. 9, 6. Marzana gleich Venus und Ziewonia gleich Diana (mahricheinlich bei letterer nur burch ben ahnlichen Laut (Siwa, Dewa, Dziewa, Dewana, Dziewana, Ziwonia) verleitet). Diese Bereinis gung wohlthätiger und ichablicher Momente in einer Gottheit und befondere in einer Tobesgöttin fchien Naruszewicz (II., p. 64), weil er fie als einen Biderfpruch anfah, ben er nicht beuten fonnte, unmöglich, weßhalb er die Data, auf welchen fie fich ftust, verwarf. Da nach biefem Marana öftere gleich Dewa (Siwa) gefest wird, fo ift es mertwurbig, daß auch im Indischen Kali ben Ramen Dowi fuhrt. Gie bat aber auch noch ben fur ben flamischen Mothus fo wichtigen Beinamen Tochandika, b. i. Bebamme (Rhode II., p. 247). 3m flawifchen Mythus ist nun auch Marana mit Baba und besonders mit Geli-Baba ibentisch. Baba ift bie griechische Maja, b. i. Mutter, Bebamme = Bhawani, und fommt diefem lettern Worte noch abnlicher auch unter ber form Babai vor (Ekhard »Monum. Jutreboc." p. 72). Ihr wohlthatiges Moment gibt die flawische Gottin Zlota-Baba ihr fchabliches bie Gottin Ježi-Baba. 2018 Marana, b. i. als Tobesgöttin tritt Geži-Baba in folgendem slowakischen Fragmente eines Liebes auf: "Ty chceš iti do pekla — Ga som Geži-Baba," d. i. du willst in die Unterwelt — Ich bin Geži-Baba (Kollár "Zpiewanky." Ofen, 1834. p. 12). Als Göttin der Unterwelt heißt Marana auch Vila. So bei Stredowsky, er führt z. B. Vila geradezu als Höllengöttin auf und sest sie mit Hokate als identisch (p. 54). Auch Kali hat im Indischen denselben Beinamen Vila (Kollár "Slaw. Boh." p. 281 et seqq.). So wie Kali die Menschen qualt und ängstigt, so auch im Slawischen Morena, besonders als Mora (Mura) und Kikimora.

Das System wird es gestatten, diese so wichtigen Mythenelemente später einer genauern Betrachtung zu unterwerfen, darum hier nur so viel, um die Thesis zu erhärten.

#### δ) Das mannlich-fchabliche Moment Shiwa-Siwa's.

Der indische Shiwa in seiner Furchtbarkeit heißt Mrdha, ber Tödtende, und Rudra, der Blutige, der Betrübtmachende. Im Glawischen laffen fich seine Spuren noch in der Todtengottheit Morot (?) und in ber ferbischen Gottheit Ubijica = Lödter, Krwnjk (Talvi 1., p. 272), d. i. Blutvergießer, wiederfinden, auf welche auch Kollar (p. 279) beutet. Allein wenn fich auch mit Shiwa, dem gurchtbaren, im Glawischen feine besondere Gottheit ftreng vergleichen ließe, so ift bieß leicht baburch erklarlich, bag auch im Indifchen Shiwa in feiner Kurchtbarkeit nicht als eine besondere mythische Gestalt erscheint, son= bern fich als folder nur burch feine Thaten und Beinamen charakteri= firt und burch einen blutigen Rultus geehrt wird. Go beißt es bei Creuzer ("Symb." I., p. 384): "Machdem die Bramanenlehre etwa taufend Jahre gegolten, folgen nun Religionskriege. Es kommt Shiwa und bringt den Lingam, bas Bild bes Todes und Lebens. Die alte, stille, einfache Reier mußte dem neuen Orgiasmus weichen. In wilden Feften berauscht fich die religible Fantafie und blutige Opfer fallen an ben Altaren ber ichrecklichen Kali. Liebe und Leben und Born und Tod find die Elemente diefes neuen Gottes und feines Dienstes." Die Spuren einer folden Götterverehrung laffen fich auch im Clawifden nadweisen (f. S. 181), und es ist entweder anzunehmen, daß einige Shiwa-Getten nach Europa jogen, ober bag fich aus bem flawischen Mythus

selbst, wie in Indien, dieses Extrem entwickelte. (Ueber die noch heut zu Tage herrschende Sekte der Thugs (Tchougs), d. i. der fanatisschen Dowi-Kali, als Shiwa's Gattin, Verehrer, siehe unter Anderm auch Malten's "Völkerkunde" 1837. 2. Bd. 4. Th. Blätter für lit. Unterh. Nr. 251. 1889.) Bei Rhode heißt es in dieser Beziehung (II, p. 247): "Der Dienst der Kali ist blutig und sehr ausgebreitet, und ihre Sekte in Bengalen und andern Theilen von Indien vorherrschend. Tausende von Ziegen und Büffelkälbern werden vor dem Bilde der Göttin in den großen Tempeln wie in den kleinen Hauskapellen der Reichen geopfert und dann gegessen. Doch nicht allein Thiere aller Art, sondern auch Menschen fordert die blutige Göttin zum Opfer."

Die Ausartung des ursprünglichen Shiwa - Dienstes erreichte bei ben Glawen zwar nicht ben Grab, in welchem er fich in ber Gette der Thugs außert; allein fo wie den fanften Indier der religible ganatismus jum Mörber bes Undersgläubigen und besonders ber Fremben umichuf: fo ichufen bie religiöfen Unfichten ben friedliebenden Slawen wenigstens temporar und lokal jum graufamen Götterverehrer, befonders zu der Zeit der Ausartung des flawischen Mothus, b. i. beim Beginn ber driftlichen Bekehrung, um. Go fagt Ditmar (»Chron.» VI., p. 65): »Hominum ac pecudum sanguine horum (sc. Deorum) ineffabilis furor mitigatur," und Helmold (I., c. 53. p. 43): »Conveniunt viri et mulieres cum parvulis mactantque diis suis hostias de bobus et ovibus plerique etiam de hominibus christianis. Post caesam hostiam sacerdos de sanguine libat, ut sit efficacior oraculis capessendis. Nam sanguine Daemonia facilius invitari multorum opinio est." (p. 44): »Fuit praeterea Slavorum genti crudelitas ingenita, saturari nescia, impatiens otii, vexans regionum adjacentia terra marique." »Quanta enim mortium genera intulerint Christicolis, relatu difficile est, cum his quidem viscera exterserint, palo circumdantes, hos cruci affixerunt" etc.

Es mögen baber manche ber Graufamkeiten ber heidnischen Glawen, welche, um fie mit dem fanftmuthigen Grundcharakter ber Glawen zu vereinbaren, Maciojowski für fremden Ursprungs erklart (F. 8.), aus den religiösen Unsichten der Glawen stammen, welche bas fürchterliche Moment ihrer Götter, d. h. Shiwa als Rudra hervorhoben. Der Mythus ward badurch dufter gefarbt und der furchtbar gedachte Gott forberte auch einen grausamen Kultus (grausame Opfer und Gelbstpeinigungen) eben fo, wie bei ben Indiern, bei ben Glamen, bei welchen jedoch Safarjk mit Recht ("Starož. Slow." I., p. 434) biefe Graufamkeit nur als etwas Temporares und Cokales anfieht. Bie in Indien bei manchen Getten, fo mogen auch bei manchen Glamen Gelbstpeinigungen als Mittel angeseben worden fein, um fich ber Gottheit ju nabern. Sagt boch Theofanes ("edit. Stritter." II., p. 59): »Slavini cruciatus et mortem nihili faciebant, doloresque flagellorum velut in alienis corporibus patiebantur." Daß biefes aus religiöfen Beweggrunden gefchah, beutet M. Frencol an, wenn er (»de Idol. Slav." §. 1) anführt: »In stuporem usque trahunt lectorem Helmoldi, Ditmari, Dubravii et aliorum, qui de - Slavorum magna religionis observatione — scripserant, testimonia. Illos enim quos commercium quoddam cum Diis aut familiaritatem cum Daemonibus, quos magis venerati sunt (b. i. sie verehrten mehr bas furchtbare Moment ihrer Gottheiten; benn daomon ift ein furchtbarer Gott im Gegenfaße ju Deus) habere existimabant, timuerunt maxime et venerati sunt, vitamque profundere et corpora sua negligere volentibus iis non dubitarunt." Im Einzelnen laffen fich befonders drei Falle angeben, in welchen die Glamen gewiffen indischen Gekten, Die enge mit bem Shiwa-Rultus jufammenhangen, auffallend abnein. Es ift bieß 1. der Kinder= und besonders der Dabden=Mord. weibliche Geschlecht ift ber indischen Unficht nach bloges Mittel ohne eine eigentliche Gelbstftanbigkeit (Rhobe II., p. 596 et sogq.), baber Tödtungen von Madchen oft eintreten. Bon ben Glamen heißt es in biefer Sinficht in »Vita 8. Otton." (II., c. 32. p. 682) : »Nam usque ad haec tempora, si plures filias aliqua genuisset, ut ceteris facilius providerent, aliquas ex iis jugulabant, pro nihilo ducentes parricidium." 2. Eben fo verliert fich bei pantheiftischen Unfichten ber eigentliche innere Berth bes Gingelnen (feine Burbe), und er nimmt in eben bem Grade an Werth ab, in welchem er zu außern Zwecken untauglich wird. Daber in Indien der Mord alter und fiecher Personen. Bon biefer Bewohnheit finden fich auch bei den beidnischen Glawen Spuren. Go heißt es in Knauzii »Vandal." VII. c. 49: »Barbaries, in qua vetuli parentes a filis mactantur et senes jam laboris inutiles ad mortem urgentur." (Mehr über Beibes bei Kollar "81. B." p. 192 et segg., 195 et segg.) 8. Befonbers gebort aber hieber die Selbftverbrennung ber Bitwen. Es ift diese Sitte eine Art symbolische Wiederholung ber Werbrennung Parvati für Shiwa (Rhobe II., p. 469) und icheint bemgemäß ber symbolische Musbruck der Untrennbarteit der Geschlechter nach indifder Anficht zu fein. Auch bei ben Glawen mar fie im Gebrauch, so daß icon Dobrowaky barin ein Merkmal der Uebereinstimmung bes flawischen und indischen Seibenthums findet ("Blowanka" II., p. 173). Musbrudlich gibt Ditmar Reugniß bavon, wenn er (»Chron." VIII. (VII.) p. 105, edit. Steinh.) fagt: »In tempore Boleslai I. cum is gentilis esset, unaquaque mulier post viri exequias sui igne cremati decollata subsequitur." Und Bonifacius legt bei Kollar ("Slaw. Boh." p. 194, 195) ebenfalls mit folgenden Worten bieß Zeugniß ab: "Vinidi tam magno zelo matrimonii amorem mutuum servant, ut mulier viro mortuo vivere recuset, et laudabilis mulier inter illas esse judicatur, quae propria manu sibi mortem intulit, ut in una strue pariter ardeat cum viro suo" (Agl. Arnfiel, L, p. 216).

Im spätern slawischen Mythus wurde ber furchtbare Shiwa zum Gotte ber Unterwelt (bes Tobes) umgestaltet, und als Pikal, Pikolo, Pokollos, Patelo, Pikuljk gefürchtet, in welchen Ausbrücken das Burzelwort Pekelny, b. i. der Höllische, Unterweltliche, durchschimmert. Patala bedeutet im Indischen auch die Unterwelt ("Casop. česk. Mus." 1882. p. 899. Rhode II., p. 146).

#### P.

# Von den parfischen Clementen im Mythens cyflus der eigentlichen Clawen.

Bie icon angedeutet murde, ermuchs ber indifche und perfische Mythus aus einem Urftamm, in welchem bie entgegengefesten Ele-

mente beiber noch verhallt waren. Diefer Urftamm darafterifirte fic burch eine einfache Licht- und Naturverehrung in beren gegenseitiger Beziehung und Berbindung. Simmel und Erde hatten in ihm eine gleiche Berechtigung, wie biefe aber aus einander traten, und wenn auch nicht ausschließend, boch vorzugeweise die Betrachtung auf fic jogen, wuchsen auch aus bem Ginen Urftamm zwei Zweige mit verschiedenen, ja oft entgegengesetten Blattern und Fruchten. Der Gine Ameig, ber Indische, fieht berab auf die Matur und Erbe, und ftrebt biefe in ihren Beranderungen ju begreifen. Der indifche Mythus ift vorzugsweise Natur = Unfcauung und Natur=Rul= tus. Der Undere, ber parfifche Zweig, fieht hinauf und wendet von bem Simmelelicht fein Auge nicht hinweg. Dieß in feinen Weranderungen , d. b. Gegenfagen, will er begreifen, und Licht und Rinfterniß werden ihm ju mythifchen Befen, ju Ormund und Ahriman. Der parfifche Mythus ift vorzugsweife Licht = Unfcauung und Licht = Rultus. Der Blid auf den heitern Simmel erheiterte auch den parfischen Mythus, mahrend der Blick auf die Erde ben indischen dufter farbte. Beiterkeit führt eben fo ihre Ochwester, Die Thatigkeit, wie Dufterheit die Unthätigkeit an der Sand. Daher das Rege im parfifchen Mythus, bas Stille im inbifchen.

Der slawische Mythus hat ben mythischen Gegensat von Licht und Finsterniß, ben Kampf bes Guten und Bosen mit dem parsischen, bei welchem er ursprünglich und eigenthümlich ift, gemein. Dieß Faktum nachzuweisen sind die folgenden Erkenntniffe bemüht. Die bistorische Erklärung und Begründung liegt außer dem Zwecke dieses Berzes, nur beispielsweise sei Folgendes gefagt:

Diodor von Sicilien ("bibl. hist." ed. Wess. II. 89. p. 155) halt bas Wolf ber Sauromaten (Sarmaten), welche mit ben Slawen in vielen Beziehungen verwandt sind, für Meder. Wie enge die Meder, besonders die alten, mit den Parsen zusammenhängen, zeigt Schlosser in seiner "universalhistorischen Uebersicht der Geschichte der alten Welt" (besonders I. 1. p. 156—176). Siehe auch Schlötzer's "Nestor." Götting, 1802 (I., p. 20, 74). Prochaska ("De lib. art. in Boh." p. 12) sagt: "Es ist bekannt und von Surowiecki selbst als bewiesen angenommen, daß der slawische Volksstamm seinem Charafter, seiner Tracht, seinen Sitten und Religionsgebrauchen nach

bie auffallendften Gpuren ber Aehnlichkeit und Verwandtschaft mit bem mebifchen in altern Zeiten an fich getragen babe." - »Die Tracht ber aften Bohmen," beißt es in Jungmann's "Hist. liter. Cosk." (p. 17), war bis in's 14. Jahrhundert hinein ber mebischen febr abnlich, die polnische ist es beut zu Tage noch." (Schaffarit: "lieber die Abkunft der Glawen," p. 91, 186, 187.) Inhaltsschwer find in biefer Hinsicht besonders die Worte Ritter's (»Vorhalle europ. Boll. Gefc." Berlin, 1820. p. 262-265), die er anführt, nachdem er von den frommen, fanften Boltern ber Saken, Sauromaten, Gelonen und Agathyrson gesprochen, die fich durch Frommigteit, Sanftmuth und burch bie Gutergemeinschaft auszeichneten. (Bergl. bamit bie Religiofitat, Friedensliebe und Freigebigkeit ber alten Glamen (F. 1. 2.), ihr Berhaltniß ju ben Garmaten (O. 6. B. B'.) und Gelonen, welche lettere Safarjk als einen flamifchen Stamm anfieht (»Starotitn." I., p. 157): "Einige von biefen fanften, frommen Denschenftammen hatten fich auch in Afien festgeffebelt, biefe werben Gaten (Daxor) genannt. - Beil bie Meder und nachber die Perfer im Suben burch die fieg- und glorreichen Dynaftien verherrlicht find, fo treten bie alten Begebenheiten ber Gafen in boberes Dunkel gurud, wie fie felbst nach dem Morden bin ausweichen. Mur einmal traten fpater aus ihnen wieder die parfifchen Dynaftien hervor, und beren Abkömmlinge bie armenischen als Beschüßer bes Mithra- und Shiwa-Dienstes."

Es hat nicht an Mythologen gefehlt, welche schon auf die parsischen Elemente im slawischen Mythus aufmerksam gemacht haben,
allein noch Niemand hat der Durchführung derselben und der Darstellung ihres Verhältnisses zu den indischen und den Elementen im
spätern Cyklus der Slawen die nöthige Aufmerksamkeit geschenkt. So
sagt z. B. Rosenkranz ("Naturreligion," IX.): "Was die historische
Stellung betrifft, so scheint mir die slawische Religion als Dienst des
Lichtes die nächste Beziehung auf die parsische zu haben. — Aus slawischen Bokker verehrten das Licht, dem die Finskerniß gegenüberstand,
den Bog als Bieldog und Zornedog." Doch heißt es bei ihm (p. VIII.),
er sei mit dem wirklichen Standpunkt dieser Religion noch nicht auf s
Reine. Auch Grimm spricht sich darüber in Folgendem aus ("D. M."
p. 549): "Einen durchbringenden, idealistischen Unterschied zwischen

autem und bofem Beifte, Ormuzd und Ahriman, fennt weber bie indische noch die deutsche Götterlehre. Der flawische Glaube stellt einen ichwarzen und weißen Gott auf: Bjelbog und Tschernibog. Diefer Dualismus icheint mir aber weber burchbringend noch urfprunglich." Allerdings find die parfifchen Elemente im flawischen Mythus, wie Grimm mit Recht fagt, nicht burchdringend, d. i. bei allen flawifcen Stämmen gleich ausgebilbet, und mogen auch viel fpater fein als die indischen, nichts befto weniger ift biefer Dualismus im flawiichen Mythus viel alter, als Naruszewicz ("Hist. nar. pols." II., p. 26) meint, ber ibn nicht nur von ben Sachsen auf die Glawen übergeben läßt, sondern fogar mit Leibnitz ("Script. rer. Bruns." II., p. 9) ber Meinung ift, bag Ahriman, b. i. bas Pringip bes Bofen bei den Parfen, identisch fei mit Arminius, dem Bolkerunterjocher, und Ormuzd, b. i. bas Pringip bes Guten, mit bem orientalifchen Ronige Ormizda. Much Safarjk hielt einmal an ber Unficht feft, bag fich parfifche Elemente im beibnifchen Glawenthume vorfinden, wenn er in seiner "Gesch. ber flaw. Gprache und Lit." (p. 13) fagt: "Unter allen (flamifchen Göttern) maren Perun, ber Donnergott, Biely Bog, ber Beber alles Buten, Cernybog, ber Schöpfer bes Bofen - in welchen fich gang ber perfifche Dualismus fund thut - und Swiatowid, der Aufeher von Arkona auf ber Infel Rugen, die hochften Gottheiten." Doch anderte Safarjk biefe feine Behauptung faft in ihr Gegentheil ab, ba er fich in feiner Abhandlung vom Bamberger Cornoboh (p. 52), wie folgt, außert: "Was Selmold vom Černoboh erwähnt, ift nur an den Namen Corny geknüpft, welder allerdings bedeutungevoll, nur in einem andern Sinne einigen neuen beutschen Spftematikern (ift Raiffarom, Dobrowsky, Rakowiecki, A. Jungmann, Karamgin, Sanka und felbst Schaffarik ein folder?) Beranlaffung gur Erbichtung eines Dualismus im flawischen Mothus gab, welcher fich in dem Ginne, wie bei ben alten Perfern, bort nicht befindet. Vernünftiger (zdrawegi) wird sowohl von ber Unficht Belmold's, als von ber Ubwesenheit bes Dualismus in ber flawischen Mythologie in dem vierten Jahresberichte der pommer'ichen Gefellschaft geurtheilt."

# Bon den flawischen Sottheiten des Lichts und der Finfternis.

Die wohlthätigen Wirkungen bes Lichts (mit ber bamit enge jusammenbangenben Barme u. f. w.) find so auffallend, bag fie felbst bem frubeften Menichen nicht entgingen, benn fabaifche Elemente finben fich in allen Mythen, obicon fie im parfifchen ihren eigentlichen Der Wechsel bes Lichts mit ber Finfterniß Centralpunkt haben. erschien bem Ginnen = Menschen in der Kantafie als ein Rampf ameier, einander entgegengefester Befen (Ormuzd und Ahriman), und die einzelnen Urfachen bes Lichtes wurden untergeordnete Lichtgötter (Izod), die einzelnen Urfachen der Finfterniß bofe Gotter (Dew, Diw), wovon die erftern Ormuzd (Firmament, Sonne), die lettern Ahriman (Macht, Binter, überhaupt Kalte und Finfterniß), untergeordnet waren. Diefer Gegenfat bes Lichtpringips mit bem Pringipe ber Finfterniß ift im flawischen Mythus im Allgemeinen in bem Gegenfage des Bielibóg (Belboh, Bilý Buh, b. i. weißer, lichter, guter Sott) und Czernybog (Cernybuh, d. i. fcmarger, Sinfter-bofer Gott) ausgebruckt.

Wie es im Parsischen eine unbestimmte Anzahl Licht- und Finsstergötter gab, so auch im Slawischen. Denn bie Ausbrücke Belbog und Černobog beuten nicht etwa bahin, wie es allerdings ben Anschein haben könnte, als ob bieß nur zwei einzelne Gottheiten wären, sondern Biadybog (Belboh) ist, wie Bandtkie ("Dzieje nar. pol." I., p. 106) mit Recht sagt, jeder gute Geist ober jeder gütige Gott (seiner geistigen Bedeutung nach), so wie Čzernybog (Černoboh) jede böse und schälliche Gottheit. Dieß beweiset das Auftreten vieler Götter als Belboh und Čornyboh, so daß dieser Ausbruck oft nur ein Epitheton ist.

Allein wie es im Parsischen einen obersten Lichtgott und Finstergott gab, dem die andern untergeordnet waren, so hat auch bei den Slawen der oberste Lichtgott Belboh xar' ekoxny, und der oberste Finstergott ebenfalls vorzugsweise Čornyboh geheißen. Denn Belbog und Černobog kommen oft nicht als Appositionen, sondern selbstsändig vor (Rakowiecki.» Praw. Rusk.» I., p. 24, 210). So kommt z. B. Piorun oft als Jessen oder Chason, d. i. Jasny, der helle,

Glanzende, vor, befonders in Landern, wo ber Rultus bes eigentlichen Lichtgottes wenig ober gar nicht verbreitet war. Go beifit es auch bei M. Frencel ("Diss. III. de Idol. Slav." §. 1): "Malos aeque ac bonos Deos Slavi colucrunt, inter illos Czernobeg erat, his inter eminebat Juterbog, quod Luciferi nomen apud ipsos fuisse arbitror." Und Ekhard fagt (»Monum. Jutreboc." p. 62): »Verum enim vero apud Helmoldum legitur non plures, sed unum tantummodo Deum nomine Belboci gavisum fuisse, quamvis quoque Slavi multa numina bona habuerint, propriis nominibus insignita." Diesen Einen Belbog identificirt A. Jungmann, was beffen Bebeutung anbelangt, mit Recht, mit Belen, Belin, Belinec, bem mabrfagenden Ganzengotte, ber in Aquileja und Benedig verehrt wurde (»Krok" II., p. 347). Bei Wacorad heißt es ebenfalls: »Beel ipse est Baal. Bolboh, Baal Idolum" ("Denkmal. b. b. Gp." p. 209). Aus biefem Sachverhaltniffe läßt fich fowohl das Einzigdastehen des Belboh und Cornoboh, als bie Dehrheit ber Lichtgotter und Gotter ber Finfterniß im flawifchen Mythus erklaren. Daß die guten und bofen Gotter ihren Urfprung aus ihrem Berhaltniffe jum Lichte nehmen, beweiset noch bie Etymologie des Wortes Belbah, Cornybah; denn bily (biaty) bedeutet weiß, ticht, černy (exarny) fcwarz, finster.

Die untergeordneten Licht- und Finstergötter der Slawen (Diasy, besonders aber Sani, d. i. Tysones, Biesy u. s. w. genannt) entsprechen den parsischen Ized's und Dew's (Crenzer "Symb." I., p. 201). Ja es sindet sich der parsische Ausbruck De w oder Di w selbst in derselben Bedeutung noch bei den Slawen. Denn Diw, Diwel, Diwijk oder Diblik bedeutet einen bösen Geist. So sagt Dodrowsky in s. "Slowanka" (II., p. 176): "Auch Dew, den Argen, der die West quält, kannten die Slawen und nannten ihn Diw." In Iger's Zug tritt ebenfalls Diw auf, (p. 8. edit. Hanka) heißt es: "Div kliczet vrchu dreva," d. i. Diw schreit im Wipsel des Baumes, mas Hanka böhmisch: "Di w křiči we wrchu dřewa" und Blelowski polnisch: "Z wierschu drzewa strassne Dzi w o (der sürchterliche Dziw) wrzeszczy" (Lemberg, 1833. p. 18) gibt. Auch Rakewiocki ("Praw. Rusk." I., p. 76) gibt Diw (polnisch Dniw, Dsiwa) als záchtigende und verfolgende Gottheit an, die fraisich späterbin, wie die

meiften heibnifchen Gotter, ju einem Gespenft murbe, bas die Menschen schreckte (Z. Pauli : "Piesni ludu rusk. w G." Cemb. 1889. I., p. 67).

Die Uebereinstimmung bes slawischen und parsischen Diw im Laute und in ber Bedeutung (benn auch im Parsischen heißt Diw: daemon, »Wien. J. B. b. Lit." 51. Bb. p. 24. Ang. Bl.) ist um so auffaleuber und für die parsischen Elemente im Mythus der Slawen besto beweisender, weil nur im Parsischen und Slawischen Diw (Dew) die Bedeutung eines feindseligen Wesenschaft abernd das Ganskrit-Dowa, das griechische Beog, das lateinische Dous, das gothische Thinths, das altdeutsche Tiv oder Ziw die Bedeutung eines guten Wesens haben. Daher leitet man auch den Namen des höchsten besen Wesens ber Aegypter Tykon von dem persischen Diw ab ("Wien. J. B. d. Lit." 63. Bb. 1833. p. 160. — Ritter "Vorhalle," p. 102. — Ersch und Gruber "Encyklop." II. S. 17. Thi. Art. Indien, p. 159).

### Bon dem böchften Lichtgotte ber Glawen.

Wie an der Spise der guten Genien im Parsenthume Ormund als der höchste steht und die Welt schafft, so war Bioldog (nach Anton: "Erste Linien eines Versuchs üb. d. alt. Slawen Ursprung, Sitten, Gebräuche, Meinungen" 2c. Leipzig, 1783. II. Th. 1787) der Urheber der Welt, die er erbaut hatte, daher ist sie schön und helle (awiatly), und es führt daher Licht und Welt im Slawischen einen gleichen Namen: Świat — światło; swet (Welt), swetlo (Licht). Und in der That verhalten sich die Ausgänge dieser Wörter zu einander wie die des essocias (swet) zum ossicions (swetlo), so wie z. B. bei Twor (twor) — Geschöpf und Tworidlo (tworzydło) — Schöpfungstoff, Naterie.

Dieser oberste Bělboh ist im Slawischen Swatowit. Helmold beschttbarüber ("Chron Slavor." I., c. 53. p. 4. edit. Steinhem.): "Est autem Slavorum mirabilis error, nam in conviviis et compotationibus suis pateram circumferunt, in quam conferunt non dicam consecrationis sed exsecrationis verba sub nomine Deorum boni scilicet et mali, omnem prosperam fortunam a bono Deo, adversam a malo dirigi profitentes, ideo etiam malum Deum sua lingua Diabol sive Zeerneboch, i. e. nigrum Deum appellant. Inter multiformia

autem Slavorum numina praepollet Zwantewith, Deus ,terrae Rugianorum, utpote efficacior in responsis, cujus intuitu caeteros quasi semideos aestimabant."

Biebei ift Folgenbes zu bemerken:

- 1. Seilige Becher tommen in allen Mythen vor, bie fich auf ben Lichtfultus grunden. Daber g. B. in Perfien, Medien, Sprien, Megypten ber Becher ein Onmbol beri Mahrung für Leib und Seele, so wie des fy sisch en Berbens mar. "In Aegypten murbe aus Bechern mahrgefagt, indem man unter feierlichen Befcmorungen ber guten und bofen Botter etwas bineinwarf und nun baburch auf die vorgelegten Fragen Untwort erhielt" (Bollmer »Myth." Stuttgart, 1836. p. 436, 437. Bgl. bei Holmold: Pateram circumferunt - in quam non dicam consecrationis sed exsecrationis verba sub nomine Deorum boni scilicet et mali). So waren nach Uschold (»Vorhalle z. griech. Gefch. und Myth." Stuttgart, 1888. I., p. 28, 29) bie Schalen auf Samothrate teine Beibgefchenke von Seefahrern, fondern Opmbole bes Sonnenbechers, auf welchem ber Sonnengott, wenn er am Abend feine Sahrt vollendet hatte, nach dem fernen Often zuruckfdiffte. - Befondere bei ben Parfen mar ber Bed er beilig (f. 3. v. Sammer in b. » Steiermart. Zeitfchrift." Grag, 1821. I. S. p. 78), er galt auch als Symbol bes heiligen Weltbechers Dachemachid's, ber in Perfien ben Ackerbau einführte. Die beiligen Becher kommen bei ben Slawen haufig vor. Go waren in einem Saupttempel zu Sodin ("Bedini", mahricheinlich Stotin), welcher bem Swatowit geweiht war, auch: crateres aurei et argentei, in quibus augurari solebaut et ex illis potabant nobiles, si quando lux f e s t a venisset (»Hist episc. Camin.» in: "scr. rer. germ.» ed. Ludewig. p. 510). Auch bei ben alten Preußen findet fich eine Art beiliger Schalen (Bartknoch: "Altes und neues Preugen," p. 169, 200).
- 2. Daß biefe Schalen Beziehung auf ben Lichtkultus hatten, beweift unläugbar ber Beisat: "sub nomine Deorum Boni scilicet et Mali." Der Name des bösen Gottes, ben Selmold als Diabol angibt, kann offenbar nur höchstens in schon chriftlichen Zeiten gebräuchlich gewesen sein, weil er sein Wurzelwort in bem griechischendichen diabolog findet. Vielleicht hieß es und stand auch bei Selmold ur-

sprünglich Diw, Diwel, Dibljk, ober es stand bloß Zeernoboch, wie benn auch wirklich Cranzius in s. »Vandalia" (lib. 8. c. 87) bas Wort Diabol bei Anführung bieser Stelle ausläßt. So scheint Diabol erst späterhin zur Erklärung Czernobog's hinzugefügt worden zu sein.

3. Den Namen bes guten Gottes nennt als Gegensat von Czernobóg Helmold nicht, gibt diesen aber als Zwantewith (Swiatowit) an. Denn es heißt: winter multisormia Slavorum numina praepollet Zwantewith u. s. w. Numina sind aber besonders bei Helmold, ber, wie alle christlichen Chronikenschreiber, die heidnischen Götter als bösartig angibt und sie Daemones nennt, gute Götter, daher (wie Czernobog eine böse Gottheit ist) weiße oder Lichtgötter, b. i. Belbohy, und unter diesen ist Swatowid der Erste, in bessen Betracht alle andern guten Götter nur ihm untergeordnete Ized's sind, wie sie benn auch Helmold Semideos nennt. Daher heißt es mit Recht in den "Script. rer. Jutreb." II., p. 12: "Helmoldus (C.c.) admonet plures Deos donos, i. e. Beldocos, plures itidem malos sive Zernodocos apud Slavos suisse, qui tamen singuli propriis denue nominibus distincti erant" (S. Krüger: "Disp. hist. de Serbis." V.).

Diefe Erklarung von Belmold's fo wichtiger Stelle wird als richtig bewiesen burch eine Stelle in ber »Hist. episc. Caminon. II. Scr. rer. germ." p. 513), in welcher gang ausbrucklich bas eben Befagte fieht. Sie lautet: »Fuit ea tempestate insignis Vandalorum error, ut in conviviis et compotationibus pateram circumferrent, in quam non conse crationis sedexse crationis verbaingerebant sub nominibus Deorum Boni et Mali, quorum primo bonam, alteri malam sortem adscribebant. Unde malum Deum Diabol et Zernobog, h. e. nigrum Deum, b o n u m vero Belbog, i. e. album Deum appellabant, juxta immanem Manichae or um errorem. Haec e Cranzii lib. 8. »Vandal." c. 37 reverendi viri D.J.Bugenhag lib. II. »Chron. Pommer." lib. 5. c. 8. et D. Cramerus lib. V. »hist. Pommer, eccles." c. 45 fideliter retulerunt. Imo forma ej us mo di idoli (i. e. idoli Belbog) in peninsula Rugiae Wittoviae lapidi incisa adhuc conspicitur et vulgariter Wittold vocatur, quasi Vitus antiquus, magno capite, prolixa (?) barba, pedibus distortis, ventre ventoso adeo, ut portentum potius, quam

deificum commentum videatur." Die koloffale Geftalt Wit's (wovon meiter unten mehr) mag die fpatern Deutschen veranlagt baben, bas Bilbnig Wit's Witolt ju nennen, ba nach Grimm ("D. Myth.» p. 802) Riefennamen im Mittelhochbeutschen gern auf Olt ausgeben, welche Benennung auch baburch mag unterftust worden fein, dag die Endfolben Bog und Bold oft verwechselt werden, wie g. B. in Zuentebold flatt Zwentebog, Swiatowid aber oft mit 8 wiatobog (Zwentowit mit Zwentobog) als gang gleich gesett wird (»Script. rer. Jutrebog." I., p. 146. "Krok" II., p. 357). Die Erklärung Olt = alt ift oberflächlich, weil nicht nur bas eben Gefagte bawiber ftreitet, fondern auch der Genius der deutschen Oprache, welcher Adjectiva immer ben Sauptwörtern vorfett, Auch ber Beifat: "Prolixa barba" ist falfc, da es p. 509 von Suanto — Wiet beißt: »rosecta barba et capillis". Die folossale Bestalt Swatowit's, von melder überall Runde gefchiebt, ift im Bergleich mit ber Geftalt anderer Gotter auffallend. "Ingens in sede simulacrum" beift & g. B. bei Saxo Gramm, (CXIV). Gie kommt nach der Symbolik affatifder Mythen vorzugeweise bem Licht- ober Connengotte zu, burch beffen Macht bas Mu entstanden. Da er ber Oberfte und Sochste ber Götter mar (Swantewit beißt bei Belmold ebenfalls De as De orum), so trachtete man auch fein Bildmiß biefer Idee anzupaffen. Ritter beweiset in f. »Vorhalle" (p. 104, 335, 837) die Vereinigung ber Begriffe Rolo ffalität und Sonnengotth eit burch mehrere bistorische Kakta, in welchen nicht nur bas Merkmal ber Musbreitung ber Suge (Bal. oben distortis podibus), fondern auch bie 2 e rbindung der Ruge der Gottbeit mit der Erde, d. i. die Bufftapfen ber Gottbeit, wiedertebren. Daber fallt es auf, auch bei Swatowit fogar eine fo scheinbar unbebeutende Uebereinstimmung ju finden, indem es bei Saxo Gramm. (p. 820) beift : »Podes hume centigui cornebantur, corum basi intra solum latente." Und in der That wird Suatowit geradezu als Sonnengottheit bei Ekhard (»Monum. Jutroboc.» p. 57) augeführt, wenn es beißt: "Slavi omnine Solem sub nomine Suantowiti coluerunt, quod argumentis probatum datur apud Hofmannum" (II, T.p. 71).

Die Sonnengottheiten erscheinen in allen Mothen als Helben und mit den Prädikaten berselben. Sog. B. der alte Sonnengott Buddh,

fo fpdter Ormund und noch fpdter Mithran, bei welchem lettern porzüglich feine Beziehung zur Fruchtbarteit ber Erbe festgehalten wurde, ba er siegend bas Symbol ber Erbe (ben Beltftier), mit ber Baffe (Schwert, Dolch) öffnet (Uckerbau), und aus der Deffnung der Bunde Blut hervorkommt (b. i. bie Fruchte ber Erbe), von welchen fich ber Bund und die Ochlange (d. i. gute und bofe Befen) nahren. Mebst biefer fosikalischen bat Mithras sammt allem bem ihn Umgebenden noch eine aftronomische Bedeutung (» Bien. 3.B. b. Lit." 66. Bb. 1884. p. 185). In Sinfict bes flawifden Mythus giebt befonbers Ormuzd-Mithras, und biefer nicht fo febr in feiner fpatern, als in seiner frühern Gestaltung (j. B. in ben Zenbbuchern), die Aufmertsamteit auf fich; benn ber flawische Ormund-Mithras ift Swatowit. Ormund unterscheibet fich gwar vom Mithras, wie bas Firmament von ber Coune, ober falls Ormund als Connengottheit aufgefaßt wird, als bie leuchtende und warmende Rraft ber Conne von ber gangen Sonne felbst u. bgl. Go beißt es j. B. in Creuger's "Opmb." (I., p. 243): "In ben Bendichriften bat Mithras junachft als Sonne verschiebene Prabifate. Er beift Ormund's Muge (bie Sonne ift ber Licht- Punkt bes Firmamentes), ber blendenbe und machtig laufende Beld, ber Beleuchter ber Buften, ber Erhabenfte ber Izod's." Aber Ormund und Mithras haben auch als Licht- und Sonnengottbeiten gemeinsame Merkmale. Go wie Wischnu, Brama in feiner Thatigkeit und Besonderung ift, so ift auch Mithras ber Stellvertreter Ormuzd's, und tritt baber wie Wischnu als gottlicher Mittler auf (S. bei Creuzer die verschieb. Bebeutungen Mithraa', p. 226-294).

Bur grundlichen Bergleichung ift Die Betrachtung ber einzelnen Attribute Swiatowit's unumganglich nothig.

a) Attribute Swiatowit's nach ben Befchreibungen von ibm.

In der Schilderung Swantewit's, die Saxo Grammaticus ("Hist. Daniae" lib. XIV., p. 319, 320, edit. St. Joan. Stefanii 1644 in Soroe in Danemark) entwirft, ist besonders auffallend die Großartigkeit und ausgezeichnete Reinlichkeit des Tempels: (Dealabrum opere elegantissimum—magnificentiacultus—exterior aedis ambitus accurato caelamine reuited at—interior

pensilibus auleis nitebat u. f. w.), welches Mues auf eine Licht-Gottheit beutet; - bann vom Bildniß felbft: beffen übermen fcliche Größe (Ingens in aede simulacrum omnem humani corporis habitum granditate transcendens), die vier nach allen Beltgegenben - ben vier Belthutern im Parfifchen - febenben Ropfe ale Onmbole der überall binfcheinenden, blickenden Sonne (quatuor capitibus totidemque cervicibus mirandum perstabat) - bas Belbenantlig baar- und bartlos als Symbol ber Sonnenscheibe (Corrasae barbae, crines attonsi figurabantur), und die fernern Onmbole feiner hoben Stellung (compluraque divinitatis insignia), als ba find: 1. Frenum ac sella, benn auch im Parfischen war ber Sonnenlauf symbolisch durch ben mit Wagen und Pferden fahrenden Sonnengott dargestellt (S. d. Abbildungen in Geel's »Mithrageheimnissen," Aarau 1823; und Creuger's »Cymb."). 2. Insigniorum admirationem conspicuae granditatis ensis augebat; benn Baffen find ftets Uttribute ber Sonnengötter, als gegen bie Finsterniß tampfenber Selben. Ja Speere, Schwerter, Langen, Bogen, Pfeile find in ben Sonnenmythen, selbst wenn sie allein stehen, wie es in ber That auch hier ber Fall ift (haud procul simulacri), Symbole ber Macht bes Sonnengottes felbst, wie Uschold ("Borhalle," p. 283-297, I.) nachweiset. Die Rostbarkeit und den Glanz theilt das Schwert Swatowit's mit den Baffen aller Sonnengötter (ensis, cujus vaginam et capulam praeter excellentem caelaturae decorem exterior argenti species commendabat). 3. 216 ber kampfenden Sonnengottbeit kommen auch Swatowit, feiner Licht = Eigenschaft ju Folge, lichte ober meiße Pferde ju, wovon besonders Gines jur Befampfung ber Feinde seines Lichtkultus biente. Die Schaar ber Finstergötter bekampfte Swiatowit felbft jur Beit ihrer Berrichaft, b. i. jur Nachtzeit. (»Hoc quoque numen trecentos equos descriptos, totidemque satellites in eis militantes habebat. - Praeterea peculiarem albi coloris equum titulo possidebat, cujus jubae aut caudae pilos convellere nefarium ducebatur. In hoc equo Suantovitus a dversum sacrorum suorum hostes bella gerere credebatur. Cujus rei praecipuum argumentum extabat, quod is no cturno tempore stabulo insistens, adeo plerumque mane sudore

ac luto respersus videbatur, tamquam ab exercitatione veniendo magnorum itinerum spatia percurisset" (Ngl. »Hist. episc. Camin." II. vol. "scr. rer. germ." p. 509). Undere Autoren geben ibm nebst bem Ochwerte einen Bogen, Undere Pfeile in bie Sand. So fagt Středowsky mit Saxo G. ("Sac. Mor. hist." p. 47): »Laeva arcum reflexo in latus bracchio figurabat." Papanek (p. 170) berichtet Folgendes: »Dextra oblongum tenebat cornu in sinistra fascem sagittarum habebat." Das Schwert (gladius grandis, cujus manubrium gemmis auro et argento ornatum splendicabat) läßt Papanek eben fo wie Stredowsky unb Saxo gur Geite ber Gottheit fteben (ad latus idoli). Diefe Belbenattribute erinnern unwillfürlich an eine Stelle im: "Zend Awesta im Rleinen" (von Rleuter, p. 49), wo es beift: "Cob und Rubm bem Odugwachter Mithra, ber große Dinge thut mit taufend Rraften, bem König ber Könige, ber Mes weiß, und fpricht mit Reinigkeit (auch Swatowit mar durch Orakel berühmt), ber den Reinen foutt, auf ihn herabkommt und in ber Stabte Mitte leuchten lagt Licht und Wonne, Bortrefflichkeit und Kraft. Durch feinen Dolch, burch feines großen Bogens Stein fchlägter bie Dow's ju Boben" - (p. 16): "Der Dold Dichjemichib's ift ein Symbol fowohl bes Lichtkampfes gegen Ahriman, wie ber, ben Mithra gegen benfelben führt, als auch ber Kultur ber-Erbe." Unter bie Belbenattribute Swatowit's gebort auch feine Cange (Stanbarte, Felbzeichen), Stanitia (Stuatira nach einem alten Codex, p. 246 ber Adnot. uber. Stefanii) genannt, welche offenbar bas heiligste Onmbol ber Sonnengottheit mar, ba Saxo Gr. (p. 322) bavon fagt: »Inter signa et aquilas erat Stanitia magnitudine ac colore insignis, cui tantum venerationis a populo Rugiano tributum est, quantum om ni um pene Deorum majestas obtinuit." A. Jungmann nennt dieses Feldzeichen Staryca, Staricya, Stawica ("Krok" II., p. 878), die zwei erften Musbrucke fcheinen nur Epitheta zu sein, da starý (stará), d. i. alt, das Wurzelwort ist. Stawica von stawiti, stellen, bauen, ift fo viel als Standarte. - Aber Swatowit hatte, wie alle Sonnengötter, auch Bezug auf die Fruchtbarkeit der Erde, baber hielt er auch 4. einen Fruchtbecher ober ein Fruchthorn in ber hand. »In dextra," spricht Saxo G. (XIV., p. 320),

»cornu vario metalli genere excultum gestabat, quod sacerdos sacrorum ejus peritus annuatim mero perfundere consueverat. ex ipso liquoris habitu sequentis anni copias prospecturus." Diefes Sorn muß becherformig gewesen fein, denn es beißt bei Papanek (p. 170): »Dextra oblongum tenebat cornu, " unb fpäter: »Idolum Swantewiti autem erat oblonga veste talari amictum (Bgl. bamit bas frygische Gewand Mithras' auf ben Dithramonumenten), dextra poculum instar cornu efformatum, liquore plenum, sinistra arcum cum sagitta tenebat et stabat in templo, cujus fanta erat reverentia, ut qui proximi erant, ne intrarent quidem." Diefer Becher mag urfprunglich ber Welt- ober Gonnenbecher gewesen, und burch bie nordische Gewohnheit, aus Sornern zu trinken, fpater zur Sornform umbildet worden sein. Auch das Symbol des Sonnengottes, der Kolog von Rhodus, hielt einen Feuerbecher in ber Sand. Das Feuer und die Feuchtigkeit find fast in allen Mythen Symbole bes Lebensprinzips, und trennen fich nur wie Mannliches und Beibliches.

### β) Attribute Swatowit's aus ber Etymologie seines Ramens.

Im Parsischen erscheint die Sonne als Held und un besiegter Kämpfer, und ihr Kampf und Sieg über die Finsterniß ist eben die Bedingung alles gedeihlichen Erdenlebens. So finden sich in der "Zond Awesta" Anrufungen der Sonne mit folgendem Inhalte: "Stiege die Sonne nicht auf, die Dow's würden zerrütten Alles, was auf den 7 Theilen der Erde sich befindet (die ganze Erde wird nach den Zendbüchern als in 7 Theile getheilt vorgestellt), kein Ixod würde weilen, kein Geschöpf dauern. Rufe die Sonne an, die nicht stirbt, glänzend in licht, ein mächtiger Läufer, und du wirst stören alle Dow's, alle Keime der Finsterniß (Kleuker's "Z. A. im Kl." p. 58). Eben so sinde nich dußerst häusig, und zwar durch die Verbreitung des Mithraskultus auch in vielen europäischen Ländern, die Inschriften auf den Mithraskeinen: Doo invicto Mithras—soli actorno—otc. (S. Seel's "Mithrageheimn." u. Creuzer "Symb.")

So wie nun Swiatowit nach bem bisher Befagten ein ruftiger und fiegreicher Rampfer gegen feine Feinbe, die Ochaar ber Finfter-

abtter, ift : fo ericeint er auch als folder, wenn man auf bie Etymologie feines Mamens Rudficht nimmt. Denn barin ift nur bie Spibe Wit ursprünglich, und Swanto (b. i. swaty, swiety = beilig) nur ein Beifat, wie felbft Saxo Gramm. beweiset, wenn er bie Glawen (l. c.) fagen läßt: »Affirmantes, se domestico Wito contentos esse." Die Burgel bes Musbrucks Wit ift aber fcon nach Dobrowsky ("Slawin" p. 412) biefelbe, wie die bes Musbrucks Wites, b. i. Gieger, ober vielmehr Wit ift felbft bie Burgel von Witez, fo baß Swaty Wit (Swantowit) ben heiligen Gieger (Mithras) bedeutet. - Stredowský in f. "Bacr. Mor. hist." nennt Swantowit nicht nur vorzugsweise Witislaw, sonbern gibt fogar biesen Mamen als nomen vetus, ben Mamen Swantewit als nomen recentius an (p. 45). Witislaw, b. i. Witezslawny, beißt aber etymologisch ber glorreiche (ruhmvolle) Gieger, ober wenn man auf die Urbebeutung Slawa's, b. i. Glang, Feuer (nach Kollar), Rücksicht nimmt, ber glanzen be, feurige Sieger. — Nach Šafařjk's "Starožitnosti Blowanske" (I., p. 850) ift Wit nicht bloß die Burgel von Witez, b. i. Gieger, fonbern es fteht bamit auch bas ftandin. viktr = magnus, vates, bas angelf. vita = consiliarius, sapiens, procer, optimas, bas deutsche wit-zig = judex, altb. vielleicht witing, in einer innigen Berbindung (Grimm's "Rechts - Alterth." p. 266, 778. Philipp's »beutsche Gefd." I., p. 231). Es find bieß lauter Pradifate, bie mit der Stellung Swatowit's im flawischen und Mithra's im parsischen Mythus ganz übereinstimmen. Auch der Beisag Swaty (swiety) ift bezeichnend, benn nach Rakowiecki bebeutet er bie Einheit von Selle, Macht und Kraft (»Praw. rusk." II., p. 817). In Uebereinstimmung damit leitet auch J. Jangmann ("Blownjk." IV., B. 3. p. 389) swaty von der Burgel siaju = luceo ab, daber swet (Belt) urfprunglich lux. Es wird gwar Swatowit ofters auch & wato wid (Swatowiz) gefdrieben ("V. Kadlubek" v. S. G. Linde. Warfc. 1822. S. 42. »Prawda R." v. Rakowiecki I. p. 24 et seqq. Kollar: "Zpiewanky", p. 401), und nach Fortis (II., p. 129) wurde er in Glawonien als Wid verehrt: allein dieg verftarkt faft nur noch bie etymologische Kraft seines Namens. Denn Wid bezeichnet bie Sehfraft, bas Sefict (Infcauung) [wie benn auch Karamzin

"Swiatowidom" gleich "swiatym obrazom", b. b. beiligen Bilbern, Anschauungen fest], die I bee; Widecj = ben Gehen ben, und wideti bas @ e h e n (Jungmann » Slownjk." V., p. 94, 95), fo baf Swatowid die etymologische Bedeutung des heiligen Gebers, des heiligen Blicks, des beiligen Muges batte (widz bebeutet im Poln. ben Geber). Much Ormuzd wird der heilige Weltblick oder das heilige Welt-Auge, und Mithras wieber Ormund's Muge genannt. Mimmt man die erfte Gplbe gleich Swet (Swiat), d. i. Belt an, fo bedeutet Swatowid ebenfalls den Beltblick, bas Welt-Muge. Ift aber bas öfter vorkommende Wiz nur eine Abbreviatur des Wortes Witez, fo ift Swatowiz ber Gieger ber Belt. Unton in f. »Erften Linien e. Verfuchs üb. b. alten Glamen" (I., p. 41, 44) leitet, wie ichon oben gefagt murbe, biefen Ramen von swaty - heilig und svit = Licht, Morgenlicht, ab, und fieht in Swatowit bas beilige Licht felbft. Ware bie Ableitung von Svit richtig, fo hatte bann Swet mahricheinlich bie Bebeutung Belt, unb Swatowit mare bie Personifikation bes Beltlichts. Dit bem Worte Wid, Wideti ist etymologisch bas Wort Wed, Wedeti (im Poln. Widziec), d. i. der Geher, Wiffer, Biffen, Weda (poln. wiedza), enge verbunden ober vielmehr urfprunglich Eines damit (Jungmann "Slown." V., p. 46 et seqq.). Diefemnach murde Swatowit ben beil. Wiffer ober ben Weltkenner bedeuten, mas mit feinen berühmten Drakeln auf bas Innigfte übereinstimmen wurde. Unter den in Prilmiz gefundenen und von Masch beschriebenen Alterthumern ber Obotriten befindet fich auch eine Gottheit mit bem Mamen Schwaitix Belbog. "Diefer ift," nach Unton (C. c.), »ficher teine besondere Gottheit, sondern der Swantowiz felbft, indem ber Bufat Belbog, b. i. Lichtgott, jur Erklarung bient." Allerdings ift Schwaitix feiner Bebeutung nach identisch mit Swiatowid, nicht etwa als ob ber erftere Name nur aus Swiatowiz verdorben mare, fondern Schwaitix steht im preuß. = lithauischen Mythus, dem er un= mittelbar angehört, in eben bem Berhaltniffe zu Perkun, wie im allgem. flawischen Mythus Jason, b. i. ber Leuchtende, jum Porun. Das Etymon scheint basselbe ju fein, wie beim flawischen Swetic ober Swieticz, b. i. ber leuchtenbe (Swiecisty, ber lichtvolle). Šafarjk (»Casop. Cosk. Mus." 1887, 1. S., p. 49) fest fein Etymon als Źwaigzdze, stella, was auf dasfelbe hinausläuft. Die Gestalt

Schwaixtix, wie er bei Masch, fig. 13, S. 143 erfcheint, abnelt in Bielem bem parfifchen Mithras. Das Kleid ift, wie bei Mithras, frngifch, mas auch Masch felbst (p. 90) fagt. Ueber dem Ropfe scheint ein golbenes Sonnenbild gewesen zu sein (p. 89). Die ganze Figur ift kniend und zwar mit bem linken Rufe, wie Mithras. Masch gibt ihm überdieß eine brennende Factel in die Sand und fügt eine Beschreibung dieser Sottheit von Westphal, welche Waissel: »Deum lucis" nennt, folgender Art bei: "Gie ftellt eine Mannsperfon in einer ber romifchen tunica abnlichen Kleidung vor, welche rund mit Feuerflammen umgeben ift, um ben Ropf Strahlen bat und auf bem Ropfe einen gro-Ben Bufch, welches vermuthlich auch Flammen fein follen." Als bie eigentlichen Namen biefer Gottheit nennt Masch (p. 88) Schuaixbog (b. i. nach Safarjk, Gott ber Sterne = bie Sonne ober Gotf bes lichts), Zuicz (zwicz), welches nach Mafch fo viel als leuchten, scheinen, einen Glanz von fich geben bedeutet. In biefer Beziehung bangt ber Swatowid-Mythus mit bem Piorun-Mythus, beffen heil. Reuer man auch Zwicz (Znicz) nannte, jufammen, weil fie gemeinfam Licht- und Feuermythen find, allein auch hiebei zeigt fich ber Unterschied zwischen bem parfischen und indischen, indem ber indische Mythus das Licht des Unten (Erde, Matur), d. i. bas Feuer, ber parfifche bas Licht bes Oben (bes Firmamentes), b. i. bie Sonne und überhaupt die Lichtkörper hervorhebt. Daber auch Piorun ben Slawen mehr als Feuergott, Swatowid mehr als Licht=Gott galt. Go beißt es auch bei G. Mann ("Rurz. Entwurf ber Stadt Sann"): "Das Bildniß Schwantewici, so auf teutsch so viel heißt als heiliges Licht." A.-Jungmann vergleicht im "Krok" II., p. 875, Swatowit mit bem parfifchen Satewis, ber im "Zend Awesta" ber Lichtglangenbe beißt (»Z. A. im Kl." p. 64).

# 7) Die Attribute Swatowit's feinem Kultus nach.

Eine so hoch gestellte Gottheit, wie Swatowit, in welcher sich im Grunde bas Sauptmoment bes slawischen Mythus mit seinen untergeordneten Bestandtheilen koncentrirte, mußte auch einen ausgezeichneten Kultus haben. Und so ist es in ber That, wie schon großen Theils aus dem oben Gesagten einleuchtet. Es war nämlich der Kultus,

Swatowit's bei allen Glawen ober wenigstens bei ben Westslawen ber ausgezeichnetste (Rani - propter specialem fani illius (i. e. Swanteviti) cultum primum venerationis locum obtinent (I., c. 36), de omnibus provinciis Slavorum responsa petuntur et sacrificiorum annuae exhibentur solutiones (I., c. 6), bei Helmold -). Diefer Kultus erstieg eine folde Bobe, daß er, wie bei den Magiern im Parsenlande zu einer Urt hierarchi= scher Verfassung wurde. In dieser hinsicht sagt Saxo Gramm. (p. 821), daß man im Tempel Swatowit's eine ungeheure Menge von sowohl öffentlichen als privaten Weihgeschenken vorfand, daß selbst auswärtige Könige Geschenke dahin schickten, als z. B. Sveno, ber Danen = Konig, ber bem Licht = Gotte einen vorzuglichen Becher verehrte (exquisiti cultus poculo veneralus est). (Ngl. das oben über die Becher der Lichtgötter Gefagte.) Go berichtet auch Helmold, daß der D ber prieft er Swatowit's ein größeres Unsehen hatte, als selbst der König (Major flaminis quam regis veneratio apud ipsos est. I., c. 36), daß bas Orafel biefes Gottes bem Kriegsbeere als Norm biente (quo sors ostendit, exercitum dirigunt), daß überhaupt der Ausspruch bes Orakels das gesammte öffentliche und Privatleben lenkte (Flamen responsa perquirit, et eventus sortium explorat. Ille ad nutum sortium et porro rex et populus ad illius nutum pendent. II., 12).

Diese hierarchische Verfassung unter der Leitung Swatowit's ist auch der parsischen der Magier darin ganz ähnlich, daß, so wie es bei diesen Mithrasdienern drei Arten von Priestern gab, umd zwar Alt=Meister oder vollendete Meister — Meister schlechthin — und Lehrlinge (Creuzer »Symb.» I., p. 187), so bestand auch die hierarchische Verfassung der Priester Swatowit's (»Ordo hierarchicus") aus drei Klassen von Priestern, und zwar waren diese nach der »Hist. episc. Camin.» (II. t. scr. rer. germ. p. 507), "Protoflamines — Archislamines — Flamines". Es hatten diese Priester eine so große Macht erlangt, daß nach Helmold (I., c. 6), nicht einmal selbst zufällig angelangte Handelsleute ihre Waaren zum Verkauf anbiethen dursten, bevor sie nicht dem Gotte etwas Kostbares verehrt hatten (nisi prius de mercidus suis Deo ipsorum praeciosa quaeque libaverint).

Der eigentliche Kultus Swatowit's hat ebenfalls mit bem bes Mithras auffallende Mehnlichkeiten. Bon Letterem beift es in Geel's "Mithrageheimniffen" (p. 108): "Das Feuer mar zwar überbaupt ben Alten eine beilige Sache, aber boch nirgends bas, mas es bei ben Parfen noch beute ift. Da also bas Feuer ben Parfen so beilig fein follte, fo mußte ber Befeggeber auf bie Entweihung besfelben harte Strafen fegen. Der bloge Mundeshauch verunreinigt es." Es ift nun gewiß überraschend, in einem flawischen Tempel basselbe beobachtet ju finden. Die Gegenwart des Lichtgottes mar feinen Priestern fo heilig, daß sie in feinem Tempel nicht einmal zu athmen magten. Saxo Gramm. berichtet barüber ausführlicher (C. XIV., p. 320): "Sacerdos Swantevici pridie, quam rem divinam facere debuisset, sacellum, quod ei soli intrandi fas est, adhibito scoparum usu, diligentissime purgare solebat." Go war auch Reinlichkeit, ebenfalls die außere bis ins Rleinlichfte, Religionssache eines jeden Ormuzdbieners (Creuzer "Gymb." I., p. 210). Bon biefer purgatio templi fahrt Saxo fort ju berichten: "Observato, ne intra aedem halitum funderet. Quo quoties capessendo vel emittendo opus habebat, toties ad januam procurrebat ne videlicet Dei praesentia mortalis spiritu contagio pollueretur."

Aus dem Bisherigen wird ersichtlich sein, daß "Suantewith" nicht etwa bloß ein "Deus terrae Rugianorum" gewesen sei, sondern, daß dieser Ausspruch Helmold's nur so viel sagen wolle, daß Swatowit besonders auf Rügen verehrt wurde, indem dort der Eentral-Punkt des slawischen Eichtkultus (oder doch wenigstens des westlich slawischen) gewesen, und dieß zwar seit den ältesten Zeiten und nicht erst, wie man aus einigen oberstächlichen Stellen im Helmold folgern könnte, zu christlichen Zeiten. Denn Helmold selbst sagt (II., c. 12., p. 89): "Et secit Waldemarus rex Danorum produci simulacrum, illud an tiquissimum Zwantewith, quod coledatur ab om ni natione Slavorum" — (p. 90): "Adeo autem haec superstitlo apud Ranos invaluit, ut Zuantewit, Deus terrae Rugianorum inter omnia numina Slavorum primatum obtinuerit, clarior in victoriis, essicatior in responsis." — "Unde etiam nostra adhuc aetate non solum Wagirensis terrae, sed et omnes

Slavorum provinciae illuc tributa annuatim transmittebant, illum Deum Deorum esse profitentes." Es ist Schade, baß Helmold die Zeit der jährlichen Opferdarbringung nicht angibt, denn bei den Parsen war es Sitte, in den letzen Tagen des Dezembers jährlich durch die Magier dem Mithras, d. i. der nun wieder neu ihren Heldenlauf anhebenden Sonne, Opfer darzubringen, um sie als den neugebornen König, d. i. den Gott der Götter (vgl. Helmold's Deus Deorum), zu begrüßen. Könnte man mit Anton (»Erste Lin." I., p. 39) die etwas gezwungene Ableitung des slawischen Bog (Deus) für wahr halten, dann wäre Helmold's Deus Deorum offenbar die Sonne. Anton seitet nämlich, in Anasogie mit Plato, der im "Kratylos" das Wort "Seos" von Sew, ich bewege mich, ableitet, das slawische Bog von diegam, ich bewege mich, ich eile, saufe, ab, wornach Bog das sich Bewegende, das Gestirn, und Deus Deorum die Sonne wäre.

Die Anrufung des Namens der Sonne, d. i. in ge= wiffer Beziehung Mithras', war eines ber wefentlichften Elemente bes Rultus der Parfen, g. B.: "Lob und Ruhm der Gonne, die nicht ftirbt, Glang bligt und lauft wie ein Beld, Lob und Ruhm Mithra, bem Befruchter ber Buften, bem Ized ber Bahrheit, bem größten und glanzenoften aller himmlischen Ized's. - Die Gonne zu ehren, mit Ruhm zu erheben, ift Quell des Lichts und der Glorie" ("Zend Avesta im Rl." p. 57, 58. Bgl. p. 47, 42). Auf eine abnliche Beife fpricht Helmold (I., c. 6., p. 7) von ber Unrufung bes Namens Swantewit bei ben Glamen: "Solo nomine Swantowiti gloriantur, cui etiam templum et simulacrum amplissimo cultu dedicaverunt ei principatum Deitatis specialiter attribuentes." Naruszewicz (II., p. 124) und viele Undere find fogar der Meinung, daß das noch heut zu Tage übliche Begrüßen ber Glawen "Wjtam, Wjtam" einen religiöfen Urfprung bat, an welchem fich nicht nur die Religionsverwandten erkannten, fondern burch welches fie fich gegenseitig dem Ochute ihrer hochften Gottheit empfahlen. Ule Begrundung diefer Unficht konnen Stransky's Worte in f. »Respubl. Bohem." (c. VI.) bienen: "Vestigia venerationis Swianto-Viti ex slavicarum gentium animis nec dum penitus eximi potuerunt. Hodie namque inter eos adhuc amicum

amicus manu gratulabunda excepturus "Witeg, Witeg" vel "Wjtám tě" solet ingeminare." Und Středowsky (I., c. 5., p. 44, 51) sagt geradegu: "Salutatio nobis usitata Witeý descendit a Witislao. — Qua salutatione prisci parentes nostri adhuc gentiles "sospitati, quasi a Witislao concessae congratulabantur, quia olim evenit, ut peste circumvicinos increbrescente, ipsi duntaxat, qui Witislaum colebant a contagio integri et incolumes permanserint." Auch Šasařjk's Borte sind hiebei von Gewicht: "Wit c. Wět — Witija c. wětija — řečnjk, wjtati púwodné co oslowiti, zawět, odwět, přjwětiwy a t. d." ("Starož. Slow." I., p. 350).

# δ) Swatowit in feinem Zusammenhang mit andern Mythenelementen.

Der Sonnenhelb Swatowit, bas Symbol ber über bie Kinfterniß ftets obsiegenden Sonne, mußte in ben fpatern Zeitaltern, in welchen der mythenbildende Beift sein Leben ausgehaucht hatte, als ein gewöhnlicher Beld und Kriegsgott erscheinen, wie es in der That der Fall war. Denn auch in Wacerad's "Muter verborum" findet man Suatouytt - Zuatouit ober Suatouvit, b. i. Swatowit, als identisch mit Ares; Mavors, ja fogar mit Bellum gefest (20, 1; 197, 1; 446, 2), und Cranzius sagt (lib. V., c. 18) ausdrucklich: »Statuam Suantewiti pro numine, Martem pro Deo habere coeperunt". Daber findet auch bei dem Gonnengotte Swatowit die außerst interessante und der gewöhnlichen Ansicht e diametro widerstreitende Sppothese von bem Berabgebrücktwerden ber Licht= ober Sonnengötter zu Heroen und göttlichen Belden in der fpatern Zeit, welche Ufchold in f. "Borhalle j. griech. Geschichte u. Myth." (I., p. 153 et segg., Stuttg. 1838) durchzuführen und sie faktisch nachzuweisen sucht, ihre volle Bestätigung.

Fast man aber die eigentliche und ursprüngliche Bedeutung des Ares oder Mars in's Auge: so tritt auch die eigentliche Bedeutung Swatowit wieder hervor. Denn Mars ist auch einer von den herabgedrückten Lichtgöttern, mas schon seine Entstehung von Zous (Jupiter) und Hera (Juno) genugsam nachweiset, daher ihn die Sym-

boliker mit Recht als Naturgott, als den großen Besaamer, als den Ansang aller Dinge und als Sonne deuten. Diese Uebereinstimmung mit Mars und Swatowit wird dadurch noch auffallender, daß eben so wie Mars ein Enkel der allgemeinen Göttermutter Rhoa ist, auch Swatowit im slaw. Mythus ein Enkel Bada's genannt wird, denn Bada trug ihren Enkel Swatowit auf dem Arme. (Jungmann im "Krok" II., p. 347, und "Slownjk" IV., S. 3. p. 389. Ags. damit die slawische Siwa, Pani, Krasopani (Hera), die ein Kind auf dem Kopfe, und die indische Lakschmi, die es auf dem Arm trägt.)

Baba ift, wie icon bie und ba angebeutet worben, eines ber tiefften, aber auch rathfelhafteften Elemente des flam. Mythus. Denn burch die mythentobtende Zeit, noch mehr aber burch die roben Sande unwiffender Mothologen ift Baba, welche urfprunglich bas m pthisch weibliche Element des weltbildenden Pringips - bie Bebarerin ber Belt - fombolifirte, und fo ber inbischen Maja an die Geite tritt, fo entstellt und herabgebruckt worden, daß fie einer gewöhnlichen Bere gleich fieht, obicon fie felbft noch in diefer Entftellung Attribute bat, bie auf ihren ehemaligen Rang als Göttermutter deuten. Gie fahrt durch die Lufte auf einem gahrzeug (Morfer nennt es die fpatere Zeit), und ift bewaffnet (mit der Mörferkeule). Es find bieg Symbole, die fie nicht nur als Lichtgöttin, wenn fie aftronomifc aufgefaßt wird, fonbern auch als Gattin ober Befährtin Perun's, bes Blig = und Donnergottes, aber (wie Brama) jugleich bes oberften Gottes genugsam charakterifiren. Ja fie theilt mit allen Lichtgöttern auch die Eigenschaft, daß fie als Gelbin und Rriegsgöttin auftritt (Jungmann vergleicht fie mit der Bellona). Diese mythischen Elemente laffen fich vielleicht auf folgende Weise ordnen: Baba verhalt fich zu Perun so, wie Bhawani-Maja zu Brama, wie Juno (Hera) zu Jupiter (Zeus). Ursprünglich ist Brama — Perun das All selbst oder die unbestimmte MU-Einheit (wie auch Zeus dem to nav gleich gefest wird (O. 1), also auch Baba basselbe, nur als weibliches Element, baber die Mumutter und gottliche Weltamme (baba), wie benn auch felbst im griech. Mythus noch Maja Metis bei den Orfikern als Umme bes Mus erscheint ("Orfeus," 26, 27. Ritter "Borhalle eur. B. G." p. 165). Tritt Brama ins Berhaltniß zu Wischnu und Shiwa (Jupiter zu Noptun und Pluto), fo ift Brama fo wie Perun (im Vergleich

mit Radegast und Siwa) das obere Weltall, b. i. der allgemeine Licht-himmel oder bas Firmament, und baber auch Baba die weibliche Personifikation des Firmamentes, wie dief auch Juno ift. Lettere hat fogar noch bas Symbol bes Sternhimmels, ben Pfau namlich mit feinem weiterglangenden und ichimmernden Ochweife, als Uttribut beibehalten. Die Gestirne sind fast in allen Mythen in der Form der Kinder des Firmaments enthalten, daber auch Swatowid, d. i. die Sonne (to alunce), ber Sohn biefer Baba, als Firmament, aber der Enkel der Baba in ihrer urfprünglichen Bedeutung, b. i. als bas weibliche Mu-Eins, ift. Denn bann ift bas Firmament felbst ihr Sohn (Ngl. bas oben von Swalowit im Vergleich mit Bantu-sitte Gefagte). Aber Brama und Piorun treten auch als Personifikationen der Sonne auf, daber auch Bhawani - Baba bann ebenfalls Sonnen-Gottheit ift (oder als weibliches Pringip Mond = oder Baffer= gött in wird). 218 Sonnen= und Mondgottheit fommen ihr sowohl heitere als buftere Attribute ju, erstere, falls sie bie Lichtkörper jur Zeit ihrer leuchtenden Kraft, lettere, wenn sie dieselben in ihrer Unwirksamkeit (in ihrem symbolischen Tode) symbolisirt. Mit den heitern Attributen, besonders als sommerliche Sonnengöttin ober als leuchtender Vollmond, ist sie Ziota-Baba, d. i. die goldene Baba, bas Symbol ber Fruchtbarkeit und ber Geburt, und genoß eine ungemein große Verehrung. Gie gab, wie alle Lichtgötter, auch Orakel, und wenn der tonende Memnon als Gonnengottheit so viel Aufmerksamkeit auf sich zog, so verdient gewiß auch das Berücksichtigung, was Guagnini in f. "Sarm. eur. descr." p. 85 von der Zolota Baba, i. .. Aurea anus sagt, nämlich: »Ipsum autem (idolum) dictu mirum, certa consulentibus responsa dare, certosque rerum eventus praedicare solet. Dicuntur etiam in montibus vicinis huic idolo sonitus boatusque quidam audíri, qui perpetuo sonitum in modum clangoris tubarum edunt." In ber Geftalt, wie fie »in Obdoriae regione ad ostia Obdi fluvii" verehrt murbe, icheint Złota Baba nicht die Merkmale der Mitmutter verloren ju haben, denn fie trug ein Kind (die Personifikation des Firmamentes) und ihren Enkel Swatowid, b. i. die Sonne, auf bem Urme.

Mit ben buftern und truben Attributen, b. i. ale Symbol ber

winterlichen Sonne, ober überhaupt bes Tobes ber Lichtförper, ift fie Ježi-Baba (Geži-Baba), baber ihr auch bie Eigenschaften bes winterlichen Tobes zukommen. Gie trägt bie Haare in wilber Unordnung, hat einen Knochenfuß, ist hager, bosartig, Tobesgöttin.

Wie schon oben bei Siwa-Krasopani gezeigt wurde, sind die Gegenden um ben Pontus Eurinus, ben Gee Maootis, bas alte Thracien u. f. w. wegen des altflawischen Sonnen = und Waffertultus berühmt. Much bas Bilbniß Zlota-Baba ftand ad ostia Obdi fluvii (Obbi), ber bei bem Stabtchen Obbi von einer folchen Breite mar. baß Guagnini (fol. 85) sagt: »Est tam vastae amplitudinis, ut sedecim milliarum polonicorum in latitudinem pateat, viaque duobus diebus navigio tranatur." Dit bem Connenfultus ift ftets ber Erbenkultus verbunden. Denn fo wie g. B. im Parfenthum Mithras einerseits der siegende Sonnenheld, das Weltauge, der Weltburchbringer ift, fo ift er anderseits als Urheber ber Sonnenwarme und ber baburch bewirkten Fruchtbarkeit ber Erbe, ber Gott bes Uckerbaues und bes baburch begrundeten fixen, hauslichen lebens. Much von Swatowit gilt dieß. Daber fagt Rakowiecki mit Recht in f. "Prawda ruska" (I., p. 25): "Berichiebene beuten ben Musbruck Swiatowid verschieden, wir konnen aber mit Gewifiheit aussagen, daß biefer Name aus den Ausbrücken Swiat (Belt) und Wid (Ausficht, Geben, Rennen) jusammengefest ift, und baber eine Gottheit bedeutet, welche alle Veranderungen der Welt kennt und diefelbe lenket." Er fügt aber (p. 244) auch bingu: "Mit Erstaunen finden und erkennen wir Swiatowid als bie ichugende Gottheit bes Friedens und des Ackerbaues."

So wie daher die reichen Gewässer in jenen Gegenden die Entstehung oder doch die Erhaltung des Sonnenkultus auf der einen Seite zu erklären vermögen: so kann dieß auf der andern Seite der fruchtbare Boden jener Länder leisten. So sagt Guagnini noch von Podolien (fol. 40): "Podolia regio amplissima Moldaviae et Valachiae a meridie finitima est, ab oriente vero vastissima campestria desolata ad Tanaim fluvium paludesque Meotidis et Pontum euxinum usque, Tartarosque Praecopenses habet Omnium rerum e terra nascentium fertilissima adeo, ut colonus, quamvis quomodocunque in agrum semen

injecerit, centuplum fructuum referat. Prata quoque mirum in modum luxuriantia adeo, ut bovis cornua vix e gramine appareant — Mellis silvae abundantissimae — armentis gregibusque et feris omnis generis redundans. Bam antiquitus Allani, Goti, Getae, Cumani, Polowcij et Roxolani incolebant, Circassorum reliquiae adhuc extant ad Boristhenem fluvium." Diese fruchtbare Landschaft, welche so wie ihre Umgebung von dem heiligen Flusse Bug (Boh, Bohus, Hypanis) bewässert wird, hat gewiß noch als Ueberrest des dort einst besindlichen Sonnenfultus, in ihrem Bappen die Sonne mit Strahlen umgeben (s. d. Abbisdung bei Guagnini sol. 41). "Vexillum terrestre," heißt es dort, "Solem stellis duodecenis in campo albo circumdatum pro stemmate habet."

Un den Begriff des alten Thraciens laffen fich die Worte knupfen, welche F. S. in feiner "Abhandlung über die Amazonen" ("O Samazonkach," Sam bebeutet im Glawifchen "Allein", kona "bie Frau, das Beib") im "Krok" (Prag 1827, II., S. 2. p. 239) ausfpricht: »Der Bogantiner Stofanus nennt die Senthen eine thracifche Mation, Vibius die Gelonen, Horodot die Geten und Daten, Drufen, Virgilius die Amazonen (Samožony); von ihnen erhielt bas Eiland Samothrake ben Namen, welches früher Dardania, Lukania, Thrake und bann Samothrake bieß, jest aber Samandrachy beißt. Sier' waren die Kabiren ju Saufe, die Priefter ber ehemaligen Pelasger: Polowcer, Plawcer ("Polowcu, Plawcu," Plawec heißt im Glawischen ein Schiffer, Low Fischfang, Jagd), welche fo wie die Illyrier von den Thraken abstammen. Gie beteten bie Matur ober ben Jason (b. i. den himmel), den Swatowid (αξιοφως, ober das heilige Licht), die befruchtete Erbe Lada (Venus) und den Kadmilos (Dionysos) an. Bu ben Etrustern brachten fie nach Italien die Göttinnen: Pales, Ceres, Fortuna, Artemis ober Proserpina." In biefer Beziehung ift es nun merkwurdig, bag fich im flawischen Mythus Jason bem Namen und ber Sache nach befindet. Es ist nämlich nach ber Ansicht Uschold's ("Vorhalle" I., p. 158 et segg. u. a. a. O.) ber Beros Jason ursprünglich ber Sonnen- ober Lichtgott felbft, indem alle einzelnen Beroen aus ben Gigenschaften bes Ginen Licht- ober Sonnengottes entstanden, und das Fahrzeug Argo beißt eben barum,

weil es den Lichtgott trug, vorzugsweise das schimmernde oder schnelle (p. 334). 218 Lichtgott reiht fich aber Jason an Apollon - Helios - Zous. Eben fo tritt, wie bereits bemerkt, im flamischen Mythus oft statt Piorun (Proven) die Gottheit Jason (Gason, Chason, Jesson, Jason) auf, welche nichts anders als die personificirte Eigenfcaft bes Lichtgottes, als bes Leuchtenben, Bellen ift (jasny, gasny = hell, licht, glanzend, heiter). (»Wien. J. B. d. Lit." 27. Bd. p. 278.) Středowsky »Sacr. Mor. hist." p. 53. Pauli »Pieśni 1. pol." p. 82. Much Isis, bie Mondgöttin, wird von dem altböhmischen Glossar Wacerad's "Mater verborum" als Gasni angeführt (ber Buchstabe G lautet im Böhmischen ftets wie J), ja es wird bort fogar gefagt, daß in ber agyptischen Oprache bie Erbe yessen ober yasni heiße. Nach ber flamischen Etymologie mare dieses basselbe wie Swet (Swiat), welches Welt (Erbe) und Lichtglanz bedeutet. Die Mondgöttin Isis ift aber jugleich im Gegenfat ju Osiris bas Symbol ber Erbe im agyptischen Mythus. Die Erbengöttin Hera weiset Uschold in beren Grundbedeutung ebenfalls als Licht- und insbesondere als Mondgöttin nach ("Norhalle" I., p. 184 et segg.) (Ngl. Brama: Bhawani = Osiris: Isis = Zeus: Hera = Jupiter: Juno = Sonne jum Monde). Ufchold fpricht auch von einem Beinamen ber Sonne Pandion, bem Mummanbler, ober ftrablenben Bandler, und fügt hinzu: »Wir nehmen nav oder nav und isvac als Grundlage des Wortes. Go gut der Sonnengott Amfion und Hyperion hieß, konnte er, welcher alles fieht und hort, auch Pandion (& des Wohlklanges wegen eingeschoben) heißen. Auch die andere Bedeutung, ber leuchtende Banbler, läßt fich aus ber Matur besfelben erklaren, wie Chrysaor. Agl. Schwenk p. 232 u. 213, wo er zeigt, daß die Burgel von Pan gaw ober garvw ift." Bie mit dem Lichte Glanz und Lieblichkeit verknüpft ift, fo mag auch 8 wiato wid, als Beld, Ladon, ber liebliche (tadny, lieblich), genannt worden fein und ihm Lada, die Liebliche, als bas weibliche Element (Bhawani, Isis) gegenüber gestanden haben. Narbutt (»Dsieje narod. litewsk.» I., p. 803) führt Lada mit bem Epitheton: "Sonne mit bem Strahlenhaupte" an. (Mehr davon weiter unten.) Diese weni= gen Andeutungen mogen nur jum Beweise bienen, wie ber Swiatowid - Mythus und besonders burch ihn der flamische Mythus mit der

Tiefe eines jeden andern Mythencyklus wetteifern kann (ex ungne Leonom). Von dem Zusammenhange Swiatowid's mit Piorun u. s. w. oder von der Verschmelzung beider soll in einem eigenen Abschutt ge-handelt werden.

## s) Swatowid in feinen einzelnen (befondern) Beftaltungen.

Da Swatowid eine so hochgestellte Gottheit ift, so ist schon an fich zu vermuthen, daß fie nicht überall in diefer Bobe aufgefaßt wurde, fondern daß einzelne Momente berfelben als felbftftanbig e Elemente ju dem Range von Bottern erhoben wurden. Dief wird noch baburch mahrscheinlicher, daß nach Manchen nur ber Name Wit ber urfprungliche und eigenthumliche ift, baber die Befonderungen biefes Wit burch bie Epitheta vor bemfelben ausgebruckt murben. Ja es fagt Saxo Gramm. (XIV., p. 321) sogar ausbrücklich: »Alia quoque fana compluribus in locis hoc numen habebat, quae per supparis dignitatis ac minoris potentiae flamines regebantur." Und Strědowský (p. 43): »Posterioribus temporibus apud Slavos deastro Pioruno aequabatur Witislaus seu Svantovitus, qui etiam apud alios, mutato nonnihil dialecto, Serovitus, Herovitus, Borevitus est nominatus," womit harmonirend es in ben "Adnot. Gretseri in Vitam St. Ott." ("Script. rer. episc. Bamberg." Frankfurt und Leipzig. 1718, p. 595) heißt: »Observatione dignum est, multis ad septemtrionem populis fuisse idola, quorum nomina in syllabam Vitus desinerent, ut Gero Vitus vel potius Hero Vitus; Baro Vitus et nominatissimum illud simulacrum apud Rugianos Suante Vit seu Suante Vitus; Carenzae Ruge-Veit item Vietold." So stehen auch als Synonyma im "Krok" (II., p. 375) bie Mamen: »Suantowit, Swatowit, Swiatowit, Swentebog, Swetowit, Gierowit, Harwit, Barowit, Herowit, Hirowit, Karewit, Rugiaewit, Rugewit, Rugivit, Wet, With, Mizislaw, Witislaw." Aus biefer Menge Namen geboren folgende zusammen, da fie diefelbe Bedeutung haben: Wit (Wot), Swatowit (Swiatowit, Swetowit, Swantowit), Swentobog (beiliger Gott), Witislaw (ober forrumpirt Mizislaw). Es find bieß entweber

Namen oder Beinamen ber oberften Lichtgottheit ber Glamen. Die andern icheinen durch ihre Epitheta bie Besonderungen Swatowit's auszudrucken und laffen fich ungezwungen icon bem Laute nach auf brei Sauptnamen gurudführen, namlich : 1. Gierowit (Harwit, Herowit, Hirowit, Karewit, benn K und G werben leicht verwechselt und die Gegung bes H statt G carakterifirt mehrere flawische Dialekte, j. B. hlawa bohmisch und glowa polnisch = Saupt (S. W. Hanky »Mluwnice." Prag 1839, p. IX). 2. Rugiewit (Rugewit) und 3. Porewit (Barowit, Borewit). Diefes Verhaltniß Wit's als bes Allgemeinen zu Gierowit, Rugiewit und Pore wit als beffen Besonderungen läßt fich auffallend aus einer Stelle ber »Hist. episc. Camin." (p. 512, II. t. »Scr. rer. germ.") nachweisen, nach welcher diese drei Göttergestalten in Einem Tempel standen. Es beißt nämlich dort: »In Rugia Carentii tria idola in uno templo sistebantur, quae inter Ruge witus seu Rugemann, ut Crantz vocat (lib 5. »Vandal.» c. 15) septem faciebus atrox, informis et horridus emicuit — Deus itidem belli ut Harowitus credebatur - ex opposito visus est Deus pacis, quinque facies uno capite gestans, longa talari indutus, signa pacis utraque manu ostendit (Harowit). Tertium idolum dormitans, quatuor facies habebat, trinas in capite et unam in pectore manu tricipiti supposita, cui Pore witi nomen indiderunt.»

Der Friedensgott, dessen hier erwähnt wird, ist Harowit, obschon es heißt: »Deus belli ut Harowitus credebatur". Denn Lichtgötter sind ihrem Besen nach stets Helben, aber als die Erdenfruchtbarkeit und dadurch das häusliche, ruhige, friedliche Leben bedingend, auch Friedensgötter. Barum dieß besonders bei Harowit oder (um mit Gretser zu reden) Herowitus, Gerovitus der Fall ist, wird sogleich das Folgende lehren. Uebrigens heißt es selbst bei Vollmer (p. 854): »Horowit, schwerlich ein Kriegsgott, sondern wahrscheinlich umgekehrt ein Frieden gott; indem man ihn um Frieden und die Erhaltung desselben bat."

Das gegenseitige Verhaltniß Harewit's (Gerowit, Gierowit), Rugewit's und Porewit's (Borewit, Barowit) laßt sich so-wohl aus ber Etymologie, als aus ihren Uttributen entnehmen.

Gero, Giero, Haro sind bas korrumpirte slawische Gér, Garo, Jaro, b. i. Frubling. Pora beißt im Glawischen Better, Schlechte Witterung, Winter, Bor ein finfterer Balb, Boruta oder Borewit erscheint im fpatern flamischen Mythus als ein bofer, finfterer Baldgeift. Porewit gilt bei Tkany als der Gott bes Raubes (II., p. 72, bei A. Jungmann als Jupiter praedator (»Krok" II., p. 347), welches lauter Eigenschaften find, die mit Porewit als dem Gott bes Winters innig harmoniren. Ueberdieß heißt Bury buntel, finfter, Burza (Bura, buria = procella) Sturm, Ungewitter, Burzyć gerftoren. Wenn nach biefem Gerowit als Frühlingsgott, bem Porewit als Bintergott entgegen: fteht, fo führt die Unalogie babin, daß man Ruge wit als Oommergott'amifchen beibe fete. Dobrowsky beutet im "Slawin" (p. 412) Rugewit etymologisch als ben Wit der Bewohner der Infel Rügen, ein Beweis, daß ibn jede andere Etymologie verließ. Much J. Jungmann ift in f. "Slownjk" (IV., p. 951) biefer Unficht. Und in der That mare die Etymologie aus Rugi, reifen, rugny, hitig u. f. w. oberflächlich. Wenn aber auch Rugowit etymologisch als Sommergottheit zweifelhaft bleibt, fo beweisen doch die Attribute diefe seine Bedeutung. Denn ihm als bem Sommergotte, und ba Wit überhaupt die Personifikation der Sonne ift, als der sommerlichen Sonne, d. h. ber Sonne in ihrer größten Bobe, Macht und fengenben Sige, ziemen die Eigenschaften atrox, horridus. Gein Bildniß war von einer ungeheuren Große, benn Saxo Gramm. fagt von demselben (p. 327): »Spissitudo illi supra humani corporis habitum erat, longitudo vero tanta, ut Absalon supra primam pedum partem consistens aegre mentum securicula aequaret." A. Jungmann fest (»Krok" II., p. 372) Fermenseml (b. i. Irmensul) mit Ruge wit gleich. Die Irmen-Saule war aber wahrscheinlich eine Gonnenfaule, und Irmin die Gottheit des Gommers, b. i. die Lichtgottheit in ihrer bochften Macht. Much Rugewit ftand häufig mitten in den Städten als kolossales Stein= oder Bolz= bild (Vollmer p. 1403). (Val. das oben von der Koloffalität der Sonnengötter Gesagte.) Da Rugowit auch in Julin (Wolin, Walmieg, Naruszewicz II., p. 21), bas fpatere Chronikenschreiber, oberflächlich genug, von Julius Caesar grunden und benennen laffen,

verehrt wurde, fo ift die bort befindliche Sonnenfaule aus Elfen, ba fie besonders im Oommer verehrt wurde, in Bezug auf Rugewit wichtig. Es beift von ihr in "Vita 8. Otton." (I. p. 490): "Julin a Julio Caesare condita et nominata, in qua etiam lancea ipsius columnae mirae magnitudinis ob memoriam ejus infixa servabatur, cujusdam idoli celebritatem initio aestatis maximo concursu et tripudio agere solebat." Rugewit als die Sommerfonne batte auch bie meiften Baffen. Er batte fieben Somerter an der Seite und Eines gezückt in der Hand, nach Saxo Gramm. (XIV., p. 327). Porewit als bie minterliche oder machtlose Sonne war ganz unbewaffnet (»sed armis vacuum fingebatur," Saxo). Much icheint die Bahl ber Ropfe bier von Bedeutung in Sinficht bes gegenseitigen Verhaltniffes biefer Gotter ju fein. Denn Hugewit, als Onmbol des hochften Standes der Sonne, hatte bie meiften, Porewit, welcher fich auch burch feine ichlafenbe Stellung (dormitans) genugfam als Wintergott charakterifirt, die wenigsten Ropfe. Rugiewit hat nämlich fieben, Harowit funf und Porewit drei (und eines an der Bruft). Saxo Gramm. gibt jedoch bem Porewit fünf Ropfe und Kollar ("SI. B." p. 246) fdreibt dem Rugiewit acht Ropfe ju. (Man tann bei der Rahl 7 an die fieben parfifchen Belttheile, bei ber Rahl 4 an die vier parfifchen Belthüter (Beltgegenden) u. dgl. benten. Much Swatowit felbft hatte in manchen Bildniffen vier Kopfe, und Mizislaw, b. i. der korrumpirte Witislaw ober Swatowid in Mahren, hatte in feiner Bestalt einen in vier Lichtstrahlen ausgehenden Sauch (Tkany I., p. 200). Mus allem diefem ergibt fich als höchft mahricheinlich, daß ber Tempel (tria idola in uno templo in Rugia Carentii), wo Gerowit, Rugiewit und Porewit gemeinschaftlich standen, der all= gemeine Sonnentempel und in ihm die Personifikationen ber brei Sauptepochen bes Wit, b. i. ber fiegenden Sonne überhaupt, symbolisch dargestellt gewefen. Daber es naturlich von Rugiewit, als bem Borguglichften, heißt: »emicuit," und er als solcher der rügische Wit überhaupt kann genannt worden sein. (Simulacrum quod - Rugiae -Withum vocabant.) Diese Besonderungen bes allgemeinen Wit fanden fich auch in gesonderten Tempeln (schon nach Saxo

Gramm.) vor. Davon ift besonbers Gerowit mertwarbig. Diefer war allerdings Kriegsgott, allein blefe Eigenschaft kam ihm als Lichtgott überhaupt ju, als Frühlingsgott, b. i. als Lichtgott bes Frühlingsaguinoftiums, ift er Friedensgott. Maberes wird von ibm in d. »Vita 8. Otton." (III., c. 7., p. 502) berichtet: »Clericus Dietrichus, nesciens, quo diverteret, audacter fanum ipsum erupit et videns aureum clypeum, parieti affixum, Gero Vito, qui Deus militiae eorum fuit, consecratum, quem contingere apud eos illicitum erat, arrepto eodem clypeo obviam eis processit, illi autem, suspicati Deum suum Gerovitum sibi occurrere obstupefacti abierunt retrorsum et ceciderunt in terram." Von diesem h. Schilbe wird (p. 698) ferner berichtet: »Erat autom illic clypeus pendens in pariete mirae magnitudinis, operoso artificio, auri laminis obtectus, quem contingere nulli mortalium liceret, eo, quod esset illis, nescio qui d in hoc sacrosanctum, ac paganae religionis auspicium, in tantum, ut nunquam nisi belli tempore a loco suo moveri deberet. Nam ut postea comperimus Deo suo Herovito, qui lingua latina Mars dicitur, erat consecratus et in omni proelio victores sese hoc praevio confidebant." Auch dieser beil. Schild in bem Tempel bes Wit konnte, wenn es nicht icon überflußig mare, als Beweis bienen, bag Wit der allgemeine Lichtgott war. Denn ber Schild ift bei den Alten bas Symbol bes himmelsgewhlbes, fo k. B. nennen bie Griechen in ihrer bilblichen Sprache bas Simmelegewölbe ben gewölbten ober gerundeten Schild bes Zeus, ober Apollo, ober ber Pallas (S. Uschold's »Vorhalle": »lleber b. Schilde Agamem= nons, Gerakles und Achilleus," I., p. 297-325, II., p. 98). Daß biefer Schild im Tempel Gorowit's aufbewahrt wurde, ist baraus erklärlich, daß besonders in Rethra ein Bildniß Wit's stand, in welchem Gero Vit (Harowit, Karewit) mit Rugiewit Eine Perfon bildeten, und vier mannliche und zwei weibliche (oder was wahrscheinlicher ift, vier ernfte und zwei beitere) Befichter mit einem Bowenkopf auf der Bruft hatten (Tkany II., p. 98). Der Frühlings- und Sommergott, d. i. die Personifikation der Frühlings- und sommerlichen Sonne, waren vereint und ihnen fand bann die Personifikation der winterlichen Sonne gegenüber.

Es ift baber naturlich, bag bas Symbol bes hellen und heitern Firmamentes - ber Schild - in bem Tempel ber Personifikation ber Bedingung desfelben aufbewahrt wurde. Much scheint biebei bemerkt werden ju muffen, wie fich in diefer Bereinigung ber mohlthatigen Lichtgötter und ihrer Entgegen ftellung in Sinficht bes schädlichen Lichtgottes (Binters) ber parfifche Dualismus zwi= fchen Licht und Finfterniß tund thut. Da Porewit, die minterliche Sonne, ober die Beit der Berftörung, des Todes der Matur personificirt, so ift eine Verschmelzung ber Rulte Porewit's und Siwa's in feiner gerftorenden Rraft leicht benkbar. Und in der That hat es ben Unschein, daß eben so wie Porewit, und Porenut von spätern Mythologen megen bem abnlichen Laute verwechselt murben, auch in der Gestalt Porenut's, die nach Saxo Gramm. ju Kareng verehrt wurde, die Bestalten Gerowit's, ber mohlthätigen Sonne, und Porenuc, dem wohlthätigen Shiwa, vereint zu fein icheinen, fo bag fich bann in Kareng die Götterbreiheit: Rugiewit, Porewit und Gerowit auch nach Saxo ergabe, obschon fie nach ihm in verschiedenen Tempeln verehrt wurden. Doch kann es auch fein, daß Porenut eine gang verschiedene Gottheit ift, mas icon aus der Etymologie von Poroniec (Naruszewicz II.) fich ergabe, wiewohl die Frühlingsgottheit auch als die Lebenskeime schüßend gedacht werben kann. Wird Porenut von den Wit's geschieden, fo fteht nach Saxo dann Rugiewit und Porewit, d. i. Sommer und Winter, Licht und Finsterniß, Wärme und Kälte einander gegenüber, was mit dem obenermahnten parfifchen Dualismus analog ift. Die Botterdreiheit zu Rhetra wird aber von den Mythologen als Rugiwit, Karewit und Hirowit angegeben (Tkany I., p. 157). Sier ift gewiß eine Verwechslung ber Namen eingetreten. Denn Karewit ift nur ber verftummelte Haro- ober Gerowit (Frühlingsgott), baber er mit Rugiewit (bem Gommergott) vereint vorkommt. Geine Uttribute (wenn er allein vorkommt: bas Strahlenhaupt, der Stierund Sahnenkopf) weisen auf die erwachte Fruchtbarkeit ber Erbe bin. Daber ift burch bie Mythologen Hirowit mit Porewit verwechselt, und in der That wird in der Ludewig'schen Ausgabe der »Vita 8. Ottonis" (p. 698) bemerkt, daß manche Codices statt Herowit (Hirowit), Barowit (Porewit) lefen.

In hinsicht bes Friedensgottes Gerowit scheint noch das bemerkt werden zu muffen, daß im Parsischen Mir Sonne und Liebe bedeutet. Im Altslawischen bedeutet Mir (Mir, Mjr) eben dasselbe, was Swet, Swiat, d. i. Licht und Welt (Linde "Slown." II., p. 110, Jungm. "Slown." III., p. 448), zugleich aber auch, wie noch jest, den Frieden (mjrný, friedlich, verträglich).

3.

# Bon den einzelnen Lichtgöttern der Glawen, und insbesondere von Jutrebog.

Es ist schon oben angebeutet worden, in welcher Beziehung die im slaw. Mythus vorkommende Einheit und Mehrheit der Lichtgötter oder Boldogi zu begreisen und zu vereinigen sei. Von den eigentlichen Lichtgöttern, d. i. den Personisstationen der einzelnen Lichtsprer oder Lichtmomente muß es im slawischen Mythus eine ungemein große Anzahl gegeben haben, was man nicht bloß aus den erhaltenen Resten derselben, sondern auch aus dem Geiste des slawischen Mythus selbst schließen kann. Von den Resten soll später in einem eigenen Abschnitt (über die oberirdischen slaw. Götter) gesprochen werden. Aus der gesammten Menge dieser untergeordneten weißen oder guten Gottheiten ragt besonders Jutrobog (Jutradoh, Jutranka, Gitronka), durch sein (oder durch ihr) Verhältniß zu Swatowid hervor. Es ist dieß die Personisstation des Morgenlichtes (ob des Morgenssternes oder der Morgendämmerung wird gestritten).

Won biefer Sottheit heißt es bei Ekhard ("Script. rerum Jutreboc." II., p. 10. §. 11): "Magna inter eruditos dissensio est, quidnam Jutreboci nomine intellexerint primi urbis conditores (ber Stadt Jüterbock nämlich). Alii namque Luciferi illud apud Slavos fuisse nomen dicunt, alii Auroram ne an Luciferum, qui Venus quoque appellatur, coluerint, nescire se fatentur." A. Frensel ("Comment de Diis Sorab." c. XV., §. 3) [agt: "Slavi Sorabique fulgidam auroram sic interpretati sunt, quasi esset numen praestantissimum, quod mortalibus in dies bene vellet, cuperetque, quodque tenebras discuteret et diem largiretur, aptum tempus operibus agendis conficiendisque. Visa itaque Dea, a qua tem peries et sudum coelum discussis fulminibus, tonitruis,

fulguribus, ventorumque turbidinibus, (§. 4): Illud idolum, quod 80raborum persuasione primam diei facem accenderet Jutrebogus seu Jutrobog appellatur." Eine bobere Meinung von Jutrebog bat Ekhard, wenn er in f. "Monum. Jutreboc." (p. 57) fagt: "Nihil incongruum videtur, Sorabos advenas etiam cultum Solis a Senonibus accepisse, si non ex oriente, interprete C. C. Ekhardo »Diss. de Templ. Cam." p. 25, quem sua lingua Jutre vocarunt, addito nomine Bog seu Boch, quod apud omnes Slavos Deum significat. - Credibile est, ut lumen hoc (solem) et quidem ortum ejus primum sub nomine Jutreboci sanctum eis fuisse. - Jutrebog idem est, ac Deus solis orientis. Num eandem figuram habuerit, quam quidem »Chron. Sax» f. 49, testatur, idolum solem significans prae se gessisse, vultu radios spargente rotaque ignea pectori praesixa, utrum aliam, non satis constat... Haec vero omnes, quotquot de eo scripserunt Jutrebocum bonum Deum significasse uno ore fatentur. Praeterea constantissima veterum traditio fuit, gentiles fano quodam - lapide extructo, cujus fenestrae ad ortum solis spectabant, Auroram coluisse, frequentesque adventantem Deum expectasse." -»Non sine ratione ad modum probabili concluditur idolum Jutrebog inter reliqua numina apud omnes Sorabos vicinos primum tenuisse locum, quod etiam Belbog sive Deum κατ' έξογην appellarunt (Lentinger »Topogr. March." p. 1128). Sentit quidem Hechtius (»Dissert. de Juterboc." S. XIII.), Belbocum vocabulum fuisse commune omnibus Diis bonis Slavorum, meritoque distingui a Jutreboco provocans ad Helmoldum »Chron. Slav." I., c. 52, p. 121 (c. 53, p. 43, edit. R. R. Steinh.), quae sententia ad verbum descripta legitur apud Hofmannum »Scr. rer. Lus." II, p. 78, 79, Belbog et Jutrebog pro uno habentur Deo. Verum enim vero apud Helmoldum contrarium legitur, non plures, sed unum tantummodo Deum nomine Belboci gavisum fuisse, quamvis quoque Slavi multa numina bona habuerint, propriis nominibus insignita, nullum tamen ita nominaverint. Rectius Schedius (»Syntagm." IV., c. 15, p. 505) in explicatione vocis Belboci ad originem hujus attendit, quando asserit, Belbocum idem esse ac Jutrebocum. Lingua enim slavonica Běl

significare candorem, pariterque lucem cum Schedio observavit Schmidius "Chron. Zwickav." p. 355, et Belbog Deus albus, weißer Gott, explicatur, a Cramero I. c. C. 22, p. 67, add. Hofmannum l. c. T. II., p. 24. Hinc Bel synonymum Jutre apud Slavos fuit primamque diei lucem scilicet solem orientem vel auroram etiam indicavit et ideo Belbocum nullum aliud numen, quam Jutreboc fuit." Auf diese Weise kann man fich in dem langweiligen Labyrinthe folder Mythologen ergeben, in welchem man im gunftigen Fall wieder jum Unfange jurudtommt, ba fie über Dinge, von benen entweder nichts ober boch nur wenig bekannt ift, mit ber gewohnten Gelehrfam feit vortragen wollen. Das gange Gachverhältniß ift bas, bag von dem mythifden Wefen Jutrebog nur ber Name geblieben, diefer aber Morgengott bedeute. Mimmt man baber! Swatowit in bem Ginne des beiligen Lichts überhaupt, bann ift auch Swatowit Jutrebog, b. i. Morgen-Gott ober bas Morgenlicht. Go ift auch Unton ("Erfte Linien," p. 41) ber Unficht, bag Jutrybog nur ein Beiname bes allgemeinen Licht-Gottes, b. i. Belboh, sei. Auch wenn Swatowid als Sonne genommen wirb, so ist er auch Jutrebog, wenn biefer als Sol oriens, adventans Deus genommen wird. Auf jeden Fall ift Jutrehog eine bestimmtere Gestalt, als Swatowit, baber Jutrebog nicht gleich Swatowid ift, indem eine allgemeine Bestimmung wohl die besondern oder beschranktern, nicht aber die beschränktere die weniger beschränkte unter fich faßt. Möglich mare es auch, bag Jutrobog ben Morgenstern bebeutet, weil biefer (Venus) im Glawifchen mannlichen Geschlechtes (wie Bog) ift und ben Beinamen Ctitel hat. Doch ift Swetlonoss und Swetlusse, b. i. Lucifer, in mannlicher und weiblicher Form gleich gebrauchlich , Dennice aber , Gitrenka und bei ben Dalmaten Zorice (lauter Namen des Morgensterns), blog weiblich (Agl. "Krok" II., p. 349). Die Begriffe Morgenrothe und Morgenstern find im Glawischen sehr verwandt. Go bedeutet Zore (zora, zorza poln.) bie Morgenröthe, aber auch zugleich den Morgenstern, eben fo Gitrenka ober Jutrzeńka. Ursprünglich scheint Záře (zorza) Lichtüberhaupt, und gitřny, morgen, bedeutet zu haben, weil auch bas Compositum: Zaro gitreny vorfommt (Jungmann »Slow." I., p. 624). Daber ift es fdwer, aus bem Namen Jutrobog (gjtro, jutro, Morgen), etwas Bestimmtes ju folgern.

Bas das Verhaltniß des Beldog zum Jutredog anbelangt, so ist es dasselbe, wie deffen Verhaltniß zum Swatowid. Jutrodog ist ein Beldog, aber Beldog ist nicht umgekehrt Jutrodog, mag man nun mit Wacerad, Beel (vgl. mit Bel, Baal, Sonnengott) gleich bel-boh ober Beldoh überhaupt als Lichtgott setzen.

Sollte Jutrobog gleich Sol oriens genommen werden können, fo mare es mahricheinlich, bag es auch eine mythische Geftalt bes Sol occidens gegeben hatte. Doch wurde bann bie Unglogie auf Jutrowit führen und Jutrobog ließe fich nur aus der Unalogie von Swatobog als identisch mit Swatowid erklaren. Diefer Sol occidens war vielleicht Marowit in feiner urfprünglichen Bebeutung. Er wird als Cernyboh angegeben, weil alle untergebenben Licht = Götter Cernobohi find. Die Stammfplbe Mar bebeutet im Glamifchen Gomache, Berberben, Tod (f. Jungmann "Slow." II. p. 392 et segg.), baber Marowit ber gefcmachte, fterbende, untergebende Wit. Der Tobten-Gott Merot icheint ursprünglich Merowit (Marowit) geheißen zu haben, ba ersteres ein ganz unslawischer Ausgang ist. Alle Sonnengötter find in der Zeit ihrer Unwirksamkeit Todtengötter. Von Morot läßt Hagek die Töchter Krok's nach deffen Ableben sagen: O Morot, führe ihn auf dem lichten Bege (O Merote wed' geg po swetle coste) (Jungm. »81." II., p. 424). Burben fich biefe Bermuthungen bestätigen, fo hatte man dann als Opmbole ber einzelnen Momente des taglichen Sonnenlaufs: Jutrowit (Morgen-), Wit (Mittag=) und Marowit (Abend-Gonne), und bes jahrlichen Jarowit (Krublings=), Wit (Gommer=) und Pore wit (Winter=Gonne).

Es ift merkwürdig, daß sich auf bem sogenannten Opfermeffer Swatowit's (in ben vobotrit. Alterthumern" fig. 50), das sich jedoch eher bem Sichelschwert Mithras' vergleichen ließe (Masch vergleicht es mit einer Baumhippe p. 189), auch ber ben Sonnengöttern übers haupt zukommenbe Rafer befindet.

Merkwürdig ift die Darstellung Swantewit's nach Rauschnik ("Sandbuch b. klaff. = germ. und der damit verwandten Mythologien." Leipz. 1832, p. 494). Es heißt dort: "Un der Spitze der Licht- und (?) weißen Götter steht Swantewit, welcher ohne Zweifel der eine große Gott ift, dem als Schöpfer und herrn der Welt alle übrigen

untergeordnet und nur als feine Berkzeuge (?) ju betrachten find. Dieß (?) beuten seine 4 nach ben verschiedenen Beltgegenden gerichteten Saupter, bas bezeichnet fein Fullborn, welches nie verfiegt und bas zugleich ein Sorn des Troftes und der Unfterblichkeit (?) ift. Er hat die Sonne aufgenommen durch das Fullhorn (?) und wenn auch fie am Ende der Belt vergebt, so bewahrt der Allvater noch das Sorn des Lebens (?), woraus die Geelen himmlische Nahrung empfangen, wie fie in ihrem irdifchen Leibe von bem fegenvollen Gott empfangen haben. Diefer große Rahrvater ift aber bas Beltlicht, Licht ist also die Speise der Seelen in jener Welt, sie wohnen im Lichte, und durch stufenweise Aufsteigung ju größerer Reinheit gelangen fie julest jum Swantewit, ber bie geprüften und leidenschaftslofen wieder in fich aufnimmt, wie fie fruber von ihm ausgegangen find. Er ift Geelenvater, weil er Göttervater ift und alle nur Ausfluffe feines Befens find. Bas aber außer ihn tritt, bas ift bem Bechfel unterworfen, und biefe Unterwurfigkeit nimmt ju, je weiter fich bie Befen vom hochften Gotte entfernen. Daber find bie Gotter ber zweiten Ordnung icon getheilt in weiße und ichwarze, und alle gottlichen Wefen, die unter ihnen fteben bis hinab auf ben Menschen, find in immer größerer Abhangigfeit, Unterwurfigfeit, einem größern Bechfel unterworfen, je niederer bie Stufe ift. Diefe gange Berknupfung bes höchsten Gottes mit den Menschen ift ein Geheimniß, und weil ber Menfc, seiner Bestimmung nach, in bas höhere Leben wieber jurucktehren foll, fo hat er Mittel baju, die gut oder bofe ausschlagen (?), je nachdem er tugenbhaft ober fundhaft ift. Diefe Mittel find Bauberei und Beiffagung (? ?), welche bie größern Götter befigen gu Lohn und Strafe" (?).

In dieser Darstellung ift auf sonderbare Beise tiefe Wahrheit mit oberstächlicher Dichtung, und beshalb Klarheit und Dunkelheit verwebt, und der Mangel an der Angabe der Quellen läßt eine scharfe Scheidung zwischen dem Faktischen und Eingebildeten gar nicht zu. So wie aber Rauschnik in seiner Darstellung indische, persische, standinavische und slawische Mythenelemente verwebt: so kommt eine ähnliche, aber noch auffallendere Vermen gung von flawischen, germanischen, skandinavischen, sinnischen Mythenelementen bei dem Grundris, den Vollmer in s. vollst. Wörterbuch der Mythologie aller Nationen (Stuttg. 1836),

im Artikel: Slawische Mythologie, p. 1447 entwirft, vor. Es heißt allba: »Die Lehre geht, als Basis, von einem doppelten Prinzip, von einem guten und bösen Göttergeschlechte aus, an welches sich zahlreiche Untergottheiten reiheten. Die Hauptsiguren lassen sich auf folgenden Stammbaum bringen, dessen Burzel Gott selbst, Bog oder Swantewit ist, während alle andern sich doppelt theilen, nämlich in Beldog und Czernobog (gut und böse), und in Razi und Zirnitra (Nathzeber und Zauberer)." [Lestere Eintheilung gibt Rauschnik selbst für sinnisch aus (p. 493), freilich nur aus einem sonderbaren Grunde: wweil sie nicht bei allen Slawen, sondern nur bei den Wenden vorkommt."]



Es scheint, daß die wenigstens nicht ganz lautere Quelle von N. G. Masch "obotrit. Alterthümern aus dem Tempel zu Rhetra" (Berlin, 1771), den beiden eben gegebenen Darstellungen Swatowit's vorzugsweise oder ganz allein zum Grunde liegt, welche Quelle schon bei ihrem Bekanntwerden Zweisel ihrer Echtheit in Menge hervorrief (S. Masch "Beitr. z. Erläut. d. obotr. Alterth." Schwerin, 1774). Diese Zweisel sind bis heutigen Tag nicht ganz gelöset, und Unton ("Erste Linien"), Dobrowsky ("Slowanka" II.), Šasařjk ("Podobizna Černoboha w Bamberku. Časop. česk. Mus." 1837. 1. H. p. 39), Barthold ("Sesch. b. J. Nügen u. v. Pom." Hamburg, 1839. I. H. p. 538) u. v. A. reichen sich in Erhebung von Zweiseln die Hände, obschon diese Quelle in anderer Zeit auch Vertheidiger sand (S. "Tahrb. d. Vereins s. Mestenburg. Gesch. u. Alterth. Kunde." Hg. v. G. i.C. F. Lisch, 3. Jg. p. 83). Eine kenntetenth.

nifreiche, archäologische Sonderung bes Echten und Unechten (benn für bas Dasein von einigem Echten barin sprechen unbezweifelbare innere Gründe), und besonders eine kritischere und gründlichere Lesung ber Runen würde diese Alterthümer fast zu einer der wichtigsten Quellen der stawischen Mythologie umschaffen, während nun die einzelnen lichten Punkte, die in dem Meere einer gelehrten Oberstächlichkeit auftauchen, nur Irrlichter sind.

Anmerkung. Die hohe Würde Swatowit's im slaw. Mythus, in welchem er oft geradezu als Gott (Bog) erscheint, spiegelt sich auf eine interessante Weise auch im alten flaw. Alfabet ab. Denn es sollen die Namen des altsaw. Alfabets als: Az, Buki, Wit, Glagolie, Dobro, Jest, Zywito, Želo, Ziemiu. s. w. folgende Bedeutung haben: Ja Bog Wit mowie, dodřze iest żyć z ziół ziemi, b. i. Ich Gott Wit sage, daß es wohlgethan ist, von den Kräutern der Erde zu seben (Wiszniewski "Hist. lit. polsk." Krasau, 1840. I., p. 171). (Agl. Kopitar "Glagol. Cloz." p. 48.)

4.

#### Bon dem höchsten Gotte der Finsterniß und audern bosen Göttern der Glawen.

So wie Swatowit an der Spite der flawischen Licht- oder guten Götter stand, und Merkmale des alten Sonnen-Gottes (Buddha), besonders aber Ormuzd's und Mithras' an sich trägt: so scheint der slaw. Mythus auch Einen höch sten Gott der Finsterniß oder des Bösen gehabt zu haben, welcher eine ähnliche Stellung wie Ahriman im Parsischen hatte. Denn nicht nur, daß sich bei einzelnen slawischen Nationen seine eigenthümliche Bezeichnung erhielt, z. B. bei den krainischen Slawen als Vrag, d. i. Verwüster, Tödter (wie auch Ahriman heißt), bei den Benden Chaudak oder Chundak u. s. w., und auch Wacerad Wrah gleich Diadolus sett; so heißt es auch in der "Compilatio chronologica a Carol. M. ad ann. 1410" (II., s. 66), sogleich nach den Worten: "Habebant enim Slavi Deos multos" — "se cil icet Sternoboh (b. i. černýboh) que mappelladant nigrum Deum, cui adversam sortunam adscribedant."

Die Bezeichnung Cornoboh's als Lödter und Bermufter (Wrog, Wrah) ift um fo wichtiger fur ben flaw. Mothus, weil biefelbe, wie gerade angebeutet murde, auch im parfifchen Mythus eine mefentliche, ja bie ursprüngliche Eigenschaft Ahriman's felbst ift. Denn von diefem beifit es in ber "Zend Awesta im Rl." (p. 33): "Bon Morben aus unb allen Mordenden eilt Ahriman, Oberfter ber Dew's, to bichmanger herbei. Raftlos burchftreift er die Belt, verheert und vermuftet. mordet und plagt." Wenn auch die Erhaltung bes Mamens Vrag nur bei einzelnen flawischen Rationen fich besonders in ihrer eigenthumlichen Beziehung auf Ahriman - Cernoboh erhielt: fo ift boch ber Musbrud Wrog (Vrah), ein allgemein flawischer (Linde: "Slown." II., p. 308), mit beffen Bedeutung fich bie Bebeutungen ber Musbrucke Kakodaemon, Czart, Diabel ftets verknupfen. Und Jungmann ("Slown." V., p. 170) fagt noch dazu, bag "ber Ausbruck Vrah fich fcon in dem Ganstritischen Uraga-sthana, b. i. die unterirbische Boble ber Schlangen Nagas findet, welches eine Aehnlichkeit mit bem Illprischen Vraga-stan, b. i. die Bohnung bofer Geifter, hat." Die weite Berbreitung und Bichtigkeit bes Kultus Cernoboh's beweisen auch Ortsnamen in flaw. Banbern. Go heißt in der obern Lausit ein Berg Czernobog, und in Gervien gab es eine Stadt besselben Namens (Rakowiecki »Pr. rusk." I., p. 24). Bon Černýbuh pflegt man auch ben Mamen bes bofen Wefens čert (czart) abzuleiten. Wielleicht ift aber bieß felbft ein Burgelwort, und urfprunglich parfifch; benn im Parfifchen beißt Doch er'd (ober flawifch Cort, Czart geschrieben), der Schwarze, Niger (S. »Wien. J. B. d. Lit." 50. Bb., Ung. Blatt, 19. u. 51. Bb., p. 16). Cornyboh bedeutet nun aber nicht nur etymologisch ben schwarzen Gott ("nigrum Deum"), sondern auch im mythischen Sprachgebrauche ben bofen Gott ober Beift, ja es find im flawischen Mothus Cornyboh und Zlyboh (Zlebog, Slebog) nicht etwa zweierlei Befen, wie fie z. B. Boumer nimmt, und fogar ben bofen Gott, b. i. Blobog, unter ben Lichtgott (Bolbog) fubsumirt (!) fondern es find nur Synonyme (Linde »Slow." I., p. 846). Bei ben Parfen heißt aber Ahriman eigentlich Agromaynius, b. i. ber bofe Beift, baber biefer und ber flawifche Cernoboh xar' ekoxn'v (als Zlyboh) auch etymologisch identisch sind. Diefe etymologische Ibentitat ift auch barum betrachtenswerth, weil

fie ebenfalls zwifchen Ormuzd und Swiatewit ftatt findet. Denn Ormuzd lautet bei ben Parfen Ahuro-mandao, b. i. ber große Ronig ober ber beilige Gott. Swantowit ift nun nicht bloß der Gottheit Santusitte (bem beiligen Sonnengotte, f. Ritter "Borhalle," p. 70) analog, fondern auch mit bem flamischen 8 watoboh identisch. Beift es boch j. B. ausbrucklich in den »Ber. rer. Jutreboc." L., p. 146: "Inmaffen beren Namen und Abgötter mehr als Bernebog, fcmarger Gott, Ochmantebog, beiliger Gott ober heiliges licht, lumen de lumine - (und p. 44) : Zuante vith, qui et Suanteboh appellatur." So wie Černoboh der ursprüngliche und Zleboh nur ber baraus gefolgerte Gott ift: fo bringt auch Ahriman nicht urfprunglich moralisch Bofes, fondern vorzugsweise bas fpfifc Bofe bervor. Sturm, Bind, Erbbeben find feine Meußerungen, . eben fo wie Kalte und Finfterniß. Cernoboh's Undenten erhielt fich in dieser Sinsicht bis auf ben heutigen Tag. In Woycicki's "Klochdy" (Barfchau , 1837 , I., p. 89) heißt es: "Wenn der Sturmwind im Rreise wirbelt und trockenen Sand in die Bobe bebt, halt ber bose Geift (Ztyduch) feinen Tang. Man pflegt bann in ber Butte alle Deffnungen ju ichließen; benn bas Bofe (to Zie) verletet (bricht) bie Knochen." Dieser Ausbruck Zto = bas Bofe hat mancherlei Bedeutungen. Die Einen gebrauchen es, falls fie ben Mamen bes bofen Beiftes nicht nennen wollen, den Andern bedeutet es Siechthum, das durch Zauberei oder ben bofen Geift entstand. In der Verwunschung: »Niech go Zie spotka» (moge ihm bas Bose begegnen), bedeutet es alle Urten von Unglück. Woscicki gibt (p. 90) auch eine Sage von dem bofen Beifte: Ein junger breifter Knecht, bem Bies (b. i. ber bofe Beift), in der Gestalt des Wirbelwindes ben Gipfel ber Scheuer zu Grunde richtete, marf erzurnt ein glanzendes bezaubertes Meffer in die Mitte des Wirbelwindes. Ploglich stand Bies in einer bemuthigen Stellung vor ibm, frumm und gitternd, und frug, mas er befehle u. f. w. Es gebort diefe Gage, ihrem Inhalte nach, schon in eine Zeit, in welcher das Gubjekt als ein Machtiges und Kräftiges fich bem Mythifch-Objektiven entgegenstellte. Nicht nur, daß man bem Czernobóg alles Bofe juschrieb, läßt sich aus Obigem folgern, sondern es läßt fich auch behaupten, daß eine leife Undeutung an Ahriman - Czernobog's einstmaliges Schaffen

sich im slawischen Bewußtsein erhielt, benn es gibt auch Redensarten, wo Wróg als Ausgangspunkt einer Schöpfung angeführt wird. So gibt Linde ("Slown." VI., p. 308) aus Zygrowiusz ("Papop." XXX., 4. b) die Stelle an: "Sind denn die Menschen nicht von Gott ausgegangen, sondern von dem schwarz = bösen Wrog (Lecz z czarnozłego Wroga). So brachte auch Ahriman bei den Parsen ein zahlreiches Heer von Dew's und bösen Kräften, um hiedurch die Weltzu bekämpfen, hervor ("Zend. Aw. im Kl." p. 109). Von dem Bildnisse des Černoboh's in Bamberg hat sich noch die Sage erhalten, es sei das Rildnisse eines bösen Geistes, welcher, als die christliche Kirche dort erbaut wurde, in der Nacht (Finsterniß ist nach der "Zend Awesta" der Ort und die Zeit der Herrschaft Ahriman's) das zerstörte, was bei Tage gebaut wurde (Kollár "Nádozný pohled etc." Pesth, 1835).

Das Symbol Ahriman's bei ben Parfen mar ber Schlangenbrache und auch die Dew's nehmen Thiergestalten an von Ochlangen, Bolfen, Fliegen (Creuzer "Onmb." I., p. 223, 204), wie benn überhaupt bie Symbolik ber Parfen fich in Thierkompositionen mit menschlichen Leibestheilen außerte (p. 220). In ben "obotritischen Miterthumern" fommt auch ein Ochlangenbrache vor (fig. 34, S. 220), mit der Auffchrift Zernitra .. vielleicht vollständig Zernitrapicz, b. i. ber fcmarge Qualer (gewöhnlich wird Zirnitra gelefen), ober ba fich an bas Zornitra auf ber andern Salsfeite bie Runenaufschrift Cica (nicht Glit, wie Masch es lief't, ber bie Runen umgekehrt las) anschließt, so ift etwa Zernitracica, b. i. ber fcmarte Drache zu lefen (Středowsky gibt bas flamisch-mythische Befen Drucice als Eumenides an, p. 54). Die zwei menschlichen Befichter, bas eine freundlich, bas andere dufter, find bier, wie gewöhnlich im Mythus, eine Undeutung bes eigentlichen Befens ber Finftergotter, ba biefe Lichtgotter jur Beit ihrer Unwirksamkeit find. Darauf beutet auch ber Käfer hin. — Černoboh wurde auch sowohl in menschlicher als thierischer Form abgebildet (wie Masch felbft angibt, p. 102). In men ichlicher Form caratterifiren ibn Solangen- und Drachenschwänze. Die fig. 4. in Dafch's

"Alterthumern" ift Cornoboh in berlei menfchlicher Geftalt. Auf ber Geite bes finftern Ropfes find noch Runenfragmente ju feben. Gie lauten Zer . . . baber es mabricheinlich Zornbog felbst einft gelautet baben mag. Auf diefer Geite bangen auch zwei Ochlangenfc wange von Cornoboh's Geficht herab. Auf der Geite des kleinen freundlichen Befichtes heißt es mahricheinlich Vitha (Vidha, Vedha, auf unbegreifliche Beife lief't Mafc Vodha). Wit, b. i. ber Gieger, weiset auf ben Lichtgott in seiner Birksamkeit (als Gieger) bin. (Bgl. Swato-Wit.) Muf biefer Geite befindet fich auch nur Gin Drachenschwanz. Die Stellung ber Sande Scheint bei dieser Figur ebenfalls von Bedeutung ju fein. Die Gine, ber finftern Gefichtsfeite naber liegende Sand weiset binab (bas Unten, bas Finftere), die andere hinauf (bas Oben, bas Lichte). Bas bie Thiergestalt Ceruoboh's betrifft, fo pflegt man ibm bie Lowengeftalt jugufdreiben (S. Masch fig. 17. S. 176. "Casop. česk. Mus." XI. Bb., p. 44 ub. b. von Kollar entzifferten Runen bes Cornoboh's ju Bamberg). Mulein bie Abbilbungen zeigen eber eine Bunbe- ober Bolfege ftalt (Bullenbeißer). Bei Grimm ("D. Myth." p. 557) heißt es: »Die flawische Benennung bes bosen Geistes ift Wrog (poln.), Wrag (ferb. flam.). Vrag bruckt zwar Uebelthater, Bofewicht (latro vgl. latrare) aus, geht aber auf bas althochdeutsche Warg = lupus jurud." Unter den obotritischen Alterthumern ruht auf der von einer Schlange umwundenen Stange (S. 227, fig. 23) Černoboh in Sundsgeftalt, indem er ben Ropf ber Ochlange (Skasil, b.i. ber Berberber) bilbet. - Much fig. 44, S. 288, ift Cernoboh in ber Geftalt eines Bullenbeifers abgebilbet, beffen Ropfbilbung fich bei fig. 17, S. 176 wiederholt, welche deutlich die Aufschrift Cernobog hat. Die Striche, welche man fur Mahnen ausgibt, tonnen eben fo gut Botten sein. Da auch die Hundesgestalt fig. 82, S. 218 hieher gehört, auf welcher eben so wie bei fig. 31, S. 211, welche mahrscheinlich eine Bocksgestalt sein foll, der Ausbruck Borstuk fich befindet, Borstuki aber, wie unten gezeigt werben wirb, die Dow's im altpreußischen Mythus find: fo find vielleicht die übrigen Infchriften diefer Finftergotter durch die altpreußische Oprache ju deuten. Es hat ben Unschein, daß Cernoboh bei ben alten Slawen auch befibalb in Bocksgestalt bargestellt worden sein mag, weil heut zu Tage bas

Seimschicken zum Bocke (\*Gdi ke koslu") im slawischen Sprachgebrauche identisch mit dem Verwünschen ist. Eben so gebraucht man noch heut zu Tage statt des Ausbruckes des bösen Prinzips die Ausbrücke: Drache (Drak), Wurm (čerw) u. s. w., was ganz mit dem parsischen Gebrauche harmonirt (J. Jungmann "Slow." I., p. 283). Daß die Vorstellung von Černodoh's Schädlichkeit nicht nur weit verbreitet war, sondern auch tief wurzelte, beweiset auch der Umstand, daß selbst in gegenwärtigen Zeiten der Russe bei Verwünschungen das Böse durch Černdog geschehen läßt, "daß dich Čzorny dog schlage (niederschmettere), daß die schwarze Stunde stunde sich bich komme, daß Diw auf dich komme," sind auch gebräuchliche Nedensarten (Szczod tobe Czornydoh ubit szczod na tede pryszta cnorna hodyna – szczod na tede Diw pryjszoł. Rakowiecki "Prawda ruska" I., p. 75, 76).

In fpaterer Beit bes flamifchen Mothus verfchmolz Czernybóg nicht nur mit dem flawischen Siwa, ba dieser sowohl in seinem Gegensaße zu Brama - Proven, bem Lichtgott, und Wischnu - Radegast, bem Luftgott, als ber Gott ber Unterwelt, mit welcher fich ftets das Merkmal der Finsterniß verband, wie als Feuergott etwas Furchtbares an fich hatte: sondern da Černoboh in einer Sinsicht jeder bose Gott - oder vielmehr jedes bofe Moment eines Gottes Cornoboh felbst ift, wurde auch Piorun besonders als Donnergott in die innigste Berbindung mit Čornoboh, ja fogar in das Berbältniß der Identität gebracht, obschon letterer seiner tiefern Bedeutung nach die flawische Alleinheit gleich dem indischen Brama ist. So heißt es z. B. bei Rakowiecki »Praw. Rusk." I., p. 75: »Perun lub Czernobóg," d. i. Perun ob er Czernobog. Diefe Bermengung, oder beffer gefagt, Berbindung Czernobog's mit Piorun beruht auf der fpsitalischen und aftronomischen Bebeutung eines jeden Mothenelementes und ihrer gegenseitigen Berbinbung, ju welcher fich dann die subjektive oder geistige, d. i. hier die auf das Bohl oder Beb des Menschen beziehende Bedeutung gefellt. Gollte fich die Unficht vieler ausgezeichneten Mythologen als allgemein wahr bestätigen, daß die Grundlage eines jeden Mythus eine aftronomische sei, b. b. daß alle mythischen Gestalten ihrer (bem Ursprunge nach) ersten und

(ber Betrachtung nach) letten Karbung zufolge Symbole und Derfonifikationen des Lichts und befonders der Sonne, des Mondes und ber Gestirne feien: bann ließe sich auch im flawischen Mnthus bie Gestalt bes Cornoboh's in seiner Einzelnheit (als Oberfter ber Dow's) und Mannigfaltigfeit (g. B. als Bies, Das u. f. w.) wie oben angedeutet, auf folgende Beife begreifen. 216 Opmbol der allgemeinen unbestimmten Sinfterniß mare Cornoboh ber Gine und Oberfte im Gegensage bes Bilyboh (Belbog) als Symbol bes unbestimmten Lichtes. Beil aber bann bie einzelnen Lichtgötter, g. B. im flawischen Mothus Swatowid, Lada, Lel und Polel u. f. w. als muthmaßliche Symbole ber einzelnen Gestirne, g. B. ber Sonne, bes Mondes, bes Morgen= und Abendsternes u. bgl. maren, diese Geftirne nicht immer licht, d. i. leuchtend ober wohlthatig bleiben, g. B. die Sonne bei Nachtzeit oder im Winter: fo murben in gemiffen Berhaltniffen und Umftanden die Lichtgötter felbft ju Finftergöttern, j. B. Brama-Perun als Onmbol ber Sonne überhaupt Bielbog, als Sombol der winterlichen Sonne aber Czornobog. Dieses Herabsteigen und Verbinden der Lichtgötter ju und mit den Finstergöttern ift im flamifchen Mythus eben basfelbe, mas im griechifchen Mythus bas Berab= und Sinauffteigen ber Licht- und Sonnengotter in ben Sabes ift, wovon fich aber auch im lithauischen Mothus bedeutende Spuren erhalten haben (Narbutt: »Dzieje narod. litewsk.» I., p. 68 et segg.). Bielleicht wird Safarjk in feinem fehnlich erwarteten zweiten Banbe ber "Starožitnosti Słowanské" ben flawischen Mothus und besonders deffen Moment der Licht- und Finstergötter von dieser Geite auffaffen und durchführen, da er nun dem parfischen Dualismus im flawifchen Mythus abhold ju fein scheint. Freilich ift aber zwischen bem parfischen Dualismus und dem Dualismus im Begriff eines jeden Lichtgottes feine unausfüllbare Rluft. Darum wird auch Safarjk fich felbft überzeugen, daß er nur zum Theil Recht gehabt, wenn er im "Casop. česk. Mus." 1837. I. S., p. 52 fagte: "Die Glamen verehrten Einen höchsten Gott, ben Beberricher bes Rirmamentes und Donners, und neben ihm in nicht großer Bahl andere mittlere Befenbeiten, welche nach Belieben (?) ben Menschen wohl ober mebe thun fonnten." Denn es gab im flawifchen Mothus gottliche Befenheiten. bie absolut gut maren, ale Swatowit, Dobropan u. A. Dag in

christichen Zeiten alle heidnischen Götter als Czarnobogi erschienen, hat einen andern Grund. Denn als das Christenthum dem Seidenthum sich siegreich entgegenstellte, erschienen die pseudogöttlichen heidnischen Wesenheiten als die unwahren, schlechten, bösen, im Gegensaße gegen die wahre, geistige Wesenheit des Gottes der Christen. Den christlichen Slawen und ihren Bekehrern waren daher alle heidnischen Götter, gute oder böse, ohne Unterschied Černobohi oder Kakodaemones, denn sie gaben sich für geistig und göttlich aus, ohne es ihrer Wurzel nach zu sein. Sie logen Geistigkeit — waren Scheingötter — Gögen. Weil nun in der Alleinheit Piorun's die slawische Göttermenge aufging: so konnten allerdings die christlichen Slawen Perun nur als bösen Gott in ihre Verwünschungsformeln aufnehmen (Porunem podnes gen co zlobohem zlorecj. Šasarjk: Podobizna Černoboha. "Čas. česk. Mus." 1837. I. H., p. 52).

Unmerkung. Es ift Schade, bag Bollmer in feiner Compilation die Quellen nicht angab, aus welchen er feine Schilderung Cernobog's nahm. Er fagt nämlich in f. »Wörterbuch d. Myth. aller Mat." (p. 557, 558), wie folgt: »Czernbog, ein bofer Gott ber nordischen Wenden und (?) Glamen, für fich bestehend als Oberfter ber Finftergotter, fonft aber auch Beinamen mehrerer bofen Gottheiten. Er ift das bose Pringip in ber (nord=) flawischen Gotterlehre, ift bem Bielbog, bem Triglaw, bem Swantewit entgegengefest, wirkt nur Bofes, boch glaubte bas Bolt, er muffe gegen feinen Billen im großen Bangen gum Guten wirken, wenn namlich biefe Rachricht, welche ben alten driftlichen Chroniften (welchen ?) entlehnt ift, wirklich Glauben verdient." Diefe Unficht von dem einstigen Bugrundegeben des Schlechten und bem Muleinherrichen bes Buten, fo troftvoll für jebes fühlende und benkende Gemuth, findet sich auch im Mothus ber Parfen: »Ahriman,". heißt es in der "Zend Awesta", "war in den Finsterniffen mit feinem Befete. Bofe von jeber und gerftorend, ift er es noch, wird aber einft aufhoren es ju fein." - "Dann wird auch ber grundarge Ahriman in Ormusd's Welt zurücktehren" (»Z. A. im Kleinen", p. 107, 182).

### Bon den drei parfifch : flawifden Jahreshanytfeften.

Nicht bloß in den Attributen und ber Bebeutung ihrer Götter haben der parfifche und flawifche Mothus Gemeinsames, sondern auch in Sinsicht der Kefte. Das erste parfische Keft hieß ursprünglich Mihrgan, d. i. bas Seft bes neugebornen Sonnengottes, und murbe ju Ende December gefeiert, in welcher Zeit der Lag ju machsen beginnt, alfo die Sonne (parf. Mihr, mas aber auch Friede, Liebe bedeutet, p. 177) gleichsam neugeboren wird. Es ift bieß basselbe Fest, welches später bei der Ausbreitung des Mithras-Kultus über das ganze weite romifche Reich festum natalis Bolis invicti hieß (v. Sammer » Bien. Jahrb. b. Lit." 1818, 1., p. 106 etsegg.). Das zweite parfifche Fest war das der Frühlingssonnenwende, Nawruc oder Newruss genannt, ein Geft beim Beginn bes Berrichens ber Sonne, ber lichten und warmen Zeit. Daher die Parfen bas Jahr mit biefer warmen Reit anfingen. Go beifit es in b. »Wien. Jahrb. b. Lit." 1818, III., p. 152: »Um die Tag= und Machtgleiche fiel bas Fest Nowruss ober neue Jahresfest." Die alten Glawen fingen bas Jahr ebenfalls mit bem Sommer an, baber noch heut ju Tage leto (lato) im Glamischen Jahr und Sommer zugleich bedeutet. Da die warme Jahreszeit die eigentliche Zeit der Thätigkeit eines Naturvolkes ist, so vergleicht Jungmann mit Recht ben flawifchen Musbruck Loto (einft Leeto, Létho, ruff. u. slaw. Ljeto, poin. Lato) mit dem ital. l'eta, bem frangof. l'eté, bem lat. aostas und bem griechischen eroc = Reit ("Slownjk" II., p. 305). Man kann aber auch ben parfifchen Musbruck Nawruc (b. i. Jahredrücktehr) mit dem flawischen Nawrócić (o lautet im Polnischen fast wie u), b. i. Biederkehren, Rucktehren oder Newruć (Newruss), b. i. neues Jahr, mit dem flamifchen Now - rok (nowy rok), b. i. ebenfalls neues Jahr, vergleichen (Creuger "Onmb." I., p. 260). Das britte Jahreshauptfeft ber Parfen marb in ber Beit bes bochften Stanbes ber Sonne gefeiert, als bas Doppelfest ber parfifchen Feuer- und Baffertaufe, bes Symbols der parfifch-indischen Kosmogonie. "Im Junius," heißt es in den »Wien. J. B. d. Lit." (1818. III., p. 154), »wurde von den alten Perfern das Doppelfest der Baffer- und Feuertaufe begangen, das

noch im ganzen Weften am Tage Johannis des Täufers durch die Sonnenwendenfeuer ohne die geringste Uhnung des uralten Ursprungs dieses altpersischen und indischen Feuerfestes im feierlichen Andenken erhalten ward."

## α) Mihrgan - Koleda.

Mit dem ersten parsischen Feste Mihrgan ist das slawische Fest Koleda (bohm., serb. u. slawon., Koledy poln., Kolad ruff.) urfprunglich identisch. Es war so wie bas Rest natalis solis invicti, (G. Creuzer) eine Zeit allgemeiner Reier und Freude, bas man burch öffentliche Spiele, durch eine Urt von Lichtmeffe u. dal. zu verherrlichen pflegte. Es begann wie bas Feft Mihrgan mit dem Untergang ber Sonne am Vorabend bes 25. Decembers, indem nach Einigen, 3. B. Karamsin, Rakowiecki, Kayssarow u. f. w. ber 24. December ber Kolada oder bem Ko-Lada, ber mannlichen Gottheit bes Bergnugens, ber Gaftmaler und bes Friedens bei ben Ruffen, wo er auch Ko-Liada hieß, geweiht mar. Dobrowsky mag aber Recht baben, wenn er im "Slawin" (p. 408) fagt: "Mus dem Mamen bes Festes machte man eine Gottheit ber Festtage nach Ocherer, nach Unbern ben Gott bes Friedens." Grimm fagt barüber ("D. Mntb." p. 858): »Man leitet Koljada, bohm. Koleda, vom latein. calendae ober colonda, fonft bedeutet dieß Fest die dem Johannistag gegenüberstehende Wintersonnenwende." In allen den folgenden Tagen des Decembers dauerte das Koleda-Fest fort, Spiele, Gastereien, Tange und andere Unterhaltungen wechselten ab. 216 beim Beginn einer neuen freudenvollern Zeit erloschen an diesen Tagen alte Reindschaften, man gab einander Beschenke und bergleichen (Rakowiocki "Praw. ruska" I., p. 48. — Pauli "Pieśni I. polsk." p. 3). Der bei dem Koleda-Feste im Abbild herumgetragene Bolf (Lindo "Slown." I., p. 1045) mag bas Symbol Czernobog's gewesen sein, beffen herrschaft durch die neugeborne Sonne gebrochen war. Narbutt ("Dzieje nar. litew." Bilno, 1835. I., p. 5) erklart bas Feft bes lithauischen Gottes Okkapirmas (b. i. Oko - Pioruna = Sonne als Auge bes Firmaments) geradezu als identisch mit dem flawischen Kolada- und bem parfischen Mithras-Feste. Kollar (»81. Boh." p. 332) bezieht ben Mamen Koleda auf die Tochter ber

Sonne bei ben Indiern Kalenda, ber Gattin bes Krischna, bie er als eine Göttin ber Gefchente erklart, um baraus bie Ibentitat im Glawifchen zwifchen Koleda und Gefchent abzuleiten. Denn fvater ward wirklich bas Koleda-Feft ein Befchenkfeft, obicon auch Befchenke im Parfischen ein wesentliches Moment bes Mihrgan-Festes sind. Go heißt es 3. B. in d. »Wien. J. B. d. Lit." (III., p. 152): "Das Mihrgan- oder das Mithras-Fest um die Wintersonnenwende ward (bei ben Parfen) fieben Tage lang mit Openben und Gaben gefeiert." Wenn nun auch bie Beziehung Koloda's auf Kalonda bei Kollar richtig fein mag, weil in Sinficht bes Gonnenkultus bas alte Indien mit dem Parfenlande auf bas innigste jusammenbing, fo ift boch die Erklarung Kalenda's als Befchenkgöttin etwas erzwungen und folgende naturlicher, bag Kalenda die junge Sonne felbft ift, die im December verehrt und burch Beschentgeben begruft murbe. Gie ift ohnehin im indischen Mythus die Gattin Krischna's, welcher bei ben Indiern, wie Horus bei ben Megnptiern, Adonis bei ben Sprern. Foobus bei ben Griechen und Apollo bei ben Romern Gin und berfelbe Gott ber Sonne ift ("Bien. 3. B." III., p. 155). Beil bas Koloda-Feft urfprunglich Bezug auf bie Gonne hatte, Die flawische Gottheit Lada aber ebenfalls ihrer Urbedeutung nach Licht- und Gonnengottheit ift: fo konnten bie Endfpiben bes Musbruckes Kolada vielleicht gleich Lada felbst sein, und in der That schreibt Rakowiocki (»P. R." L. p. 43) auch Ko-Lada. Es nennen ferner die Rrainer auch die Frühlingsgöttin Koleda, und bei ben Uskoken in Dalmatien ift Koleda bas Fest ber Sonnenwenbe (Kollar "Zpiew." p. 410, 411), ein Beweis, bag bem Ramen Kolada Lada als Sonnengottheit überhaupt jum Grunde liegen fonnte. Jungmann weiset im »Krok" (II., p. 356) bei bem Musbruck Koleda auf Janus, indifc Ganesa und Kali bin, welches Lettere eigentlich Beit, Unfang bedeutet, und fügt bingu: "Um 24. December verehrten die Glawen den Kolada durch Spiele und Tange: an demselben Tage feierten die Römer VIII. Calendis Januarii die Geburt der Sonne, b. i. ihre Ruckehr (nawracowanj) - Kaulo, kul, kolo, bas Jubelfeft, vielleicht kommt von biefem Koleda." Huch Kollar ("Zpiew." p. 411) weiset auf Kolo (Kreis, Zang), okolo, kolowanj (Kreisumgang) bin. Beil Befange bei biefem Fefte ein wefentliches Moment waren, so ward das Koleda-Fest bei den spatern Slawen auch zu einem Gesangfeste, so heißt bei den Bosniern Kolendati ein Lied vor der Geburt singen (ante nativitatem), eben so Koleduiem. Begen der Beschenkung der Singenden erhielt sich bei den Kroaten Koldus in der Bedeutung Bettler (Kollar »Zpiew." p. 410). Auch Balvasor (»Ehre d. Herz. Krain." II., p. 472) sagt: "Es ist auch der Brauch, daß von St. Nicolai bis Lichtmeß gewisse Leute herumgehen und singen. Dieselben nennt man von ihrer Verrichtung Koledneke, d. i. Singer. Sie gehen herum im ganzen Lande, wo sie wollen, gleichwie die Sternsinger in Deutschland, benen sie fügslich zu vergleichen sind."

## β) Newruc - Tuřice - Letnice.

Das slawische Frühlingsfest war Turzyce und Letnice wie bei den Parsen Newruc. Ursprünglich mag das Fest Turzyce bem Radegast, Letnice bem Swatowid zu Ehren gehalten worden, boch megen bes vielen Gemeinsamen biefer beiben Gottheiten ipater ju Ginem gemeinschaftlichen Rultusfeste geworben fein (Bgl. Šafařjk's »Staroż. Slow." I., p. 51). Es-hat das Fest Letnice von le to, bas Jahr oder ber Sommer, den Namen, weil die alten Slawen bas Jahr mit ber warmen Jahredzeit begannen und bas Reft Turzyce von Tur = ber Stier, ben Namen, welcher babei in einem Abbilde herumgeführt murde. Es icheint dieß ursprunglich fymbolifc ben Beltftier = bie Erbe bezeichnet ju haben, welchen ber Gonnendolch öffnet. Die Sonnenftrahlen erscheinen im parfischen Mythus ftets als Dolche oder Baffen ber Sonne. Daber bas parfifche Stieropfer die durch die Sonnenstrahlen im Fruhjahre erzeugte Fruchtbarfeit ber Erbe bezeichnet. Safarjk halt ("Staroz. Slow." I., p. 51) bas Fest Turice ursprunglich fur ein Sest bes Gottes Tur, ben er ibentisch mit bem ftanbinavischen Tyr = Mars fest. "Das Wort Tur bedeutet bei ben Glamen nicht blog Stier (taurus), fonbern auch ben Gott bes Kriegs: ohne Zweifel entstanden von jenem die Namen der Landschaften, Städte, Berge und Thaler, wie Turet, Turopole u. f. w., von diefem ber Name bes flawifchen Sommerfeftes" (n Blowakuw gméno letnice, tuřice). Vielleicht ist Tur = Stier und Tur, die Gottheit. Eines und basselbe; benn Tur bedeutet in

allen flawischen Sprachen einen Buckelochsen (G. Lindo's und Jungmann's »Slownjk» V., p. 688, IV., p. 672), welcher im Oriente das Symbol der Sonne war (durch die runde Erhöhung auf feinem Rucken) und baber felbst gottlich geehrt wurde. Mue Gonnengötter find aber Belben ober Kriegsgötter. Much im Parfifchen heißt eben so wie Turo, Us — tur = Stier (S — Lier) (» Biener J. B." 1880, 49. Bd., p. 16, Anz. Bl., 50. Bd., p. 18, Anz. Bl.). Nach Grimm aber ("beutsche Mythologie" p. 181 et segg.) bedeuten die Formen Tius (goth.), Zio oder Ziu (alt. h. b.) und Tyr (altn.), so wie Tiw (ags.) gang bas lateinische Deus, bas zur Benennung aller Götter ward und bas griechische Zeus (gent. Acos), bas ben oberften Gott bezeichnet. "Schon baraus folgt, daß Tius, Zio einer ber höchften Götter ift, beffen Namen und Gigenschaften in bie bes Wuotan und Donar überliefen. Im altnord. Worte Tyr liegt jugleich ber Begriff von fama, gloria." Mus biefem folgt, bag felbft, wenn Tur die Gottheit und Turico das Fest (bem Namen nach) nichts eigenthumlich Glawisches mare, Tur mit Radegast und Swiatowit, in deren Wesenheit: »ruhmvolle Gieger zu sein", übereinstimmt, woraus fich bas Uebergeben bes Festes Turice in bas echt slawische Fest Letnice fehr leicht erklaren ließe. "Bei ben alten Glawen mar Tur bas Symbol einer ungewöhnlichen Starte. Go hat man Radegast, den Gott der Gaftfreundschaft, mit einem Stierhaupte auf der Bruft abgebildet" ("Wyprawa Igora na Połowców" przez A. Bielowskiego. Lemberg, 1883, p. 81). Im Polnifchen bezeichnet Tur feit dem Christenthume fogar ein bofes feinbliches Befen, als welches in biefer Beit jeber beibnische Gott erscheinet (Lindo "Slown." V., p. 688). Kollar fagt in Binficht bes Musbruckes Tur (»Rozprawy o gmenách etc. národu Sl.» Ofen, 1880, p. 177): »Tur (Sur) bedeutete urfprunglich bei ben Glamen: Feuer - im Igor's Gefange erscheinen die Ausbrücke Jar und Tur als Beiwörter und bezeichnen basfelbe, mas feurig, ftart, Eriegerifc, 1. B. p. 12: »jartur Wszewołod» (vgl. »Wyprawa Igora» etc. przez A. Bielowskiego , p. 31). Sanka lagt in ber bobm. Ueberfegung Jar - Tur Waewolode steben, fest aber in ber beutschen bafür: "Du starter Ur Wsewolod!" und bas fogleich barauf folgende ruffische: Kamo Tur poskocziasze u. f. w. (böhm. kam Tur posko-

kal u. f. m.) überfest er: »Wo ber Ur hinsprang - ba liegen auch beibnifche Polowcer-Baupter" u. f. w. (p. 64, 12, 13. - S. Safarjk "Starož." I., p. 534). Tur murbe auch in Kiem als Priapus verehrt ("Krok" II., p. 381). Bei ben Czechen mar Tyr (bei Cosmas Tyro, bei Dalimil und Hagek Styr) ein Personnamen, woher auch der Ortename Tursko fommt. Tur bedeutet in der Roniginhofer Sanbidrift wein ftarkes, feueriges Thier, lat. taurus". Doch mehr bestätigt ben flawischen Ursprung Tur's bas Citat aus Appendini: »Notizie ist. crit." Ragufa, 1802, I., p. 56-62, welches Kollar anführt, weil unter ben Ragufanern, die fcwerlich in Berührung mit der Feier Tyr's famen, die Gottheit Tur als einheimisch erscheint. Es beifit: "Si veggono tuttora presso i Ragusei tenacissimi delle cose antiche nel tempo del carnevale e in qualche altro giorno di festa popolatre tre persone del volgo, che representano queste tre Divinita (b. i. die Hauptgötter = Dreiheit - bie flawifche Trimurti : Piorum - Radegast - Siwa ober Gierowit - Rugiewit - Porewit) nel modo, in cui sono espresse nel loco rame - Marte que in loro linguaggio Scitico o Slawo chiamasi Turo Turizza o Turissa (Ngl. Tur. Turice) come in confronto delle altre è un Gigante (Ngl. ben Radegast als helb und bas riefige Standbild Swatowid's) - - I Sarmati Transalbiani adoravano pure Marte come il massimo degli Dei (Nal. Swantewitals deus Deorum) sotto il nome pero di Serovito o Svanto-Vito. E lo scrittore della vita di S. Ottone, apostolo dei Pomerani, che ce l'attesta: »Deo suo Serovito, qui lingua latina Mars dicitur." I vicini Russi e Polachi conoscevano Marte col nome di Turo. Fra essi dura sempre un tal nome" (Ngl. bamit Středowský's Ausspruch: "Posterioribus temporibus apud Slavos deastro Pioruno aequabatur Witislaus seu Suantovitus, qui etiam apud alios mutata nonnihil dialecto Serovitus, Herovitus, Borevitus est nominatus" (p. 43).

Die Aufstellung ber Maibaume beim Feste Turice — Letnice mag eben so wie ber Stier ein Symbol ber Fruchtbarkeit, welche sich besonders im Frühling außert, gewesen sein (Siehe »Mater verborum, Art. Mageene"), baber Turzyce = Majowka. J.v. hammer

führt (»Wien. Jahrb." III., p. 158) an, daß Maibaume der Aumutter Bhawani (Venus Urania) aufgestellt wurden, welche jedoch mit ber fruchtbaren Mutter Erbe febr analog, ja im Grunde die Personifikation derselben ift. Die indische Mythe vom Welt-Ei und die parfifche vom Belt-Stier find im Driente fo mit einander verfcmolgen, daß fich im fpatern Parfien auch ber Mythus vorfindet, in welchem der Belt-Stier das Belt-Ei mit feinem Sorne fprengt, woraus die einzelnen Beltwefen hervorgeben. Im Glawifchen fpielen ebenfalls beim Feste Lotnico Gier und zwar gefärbte Gier eine wichtige Rolle. Richtig bemerkt Pauli (»Picsni ludu polsk." p. 31): »auch die Perfer pflegen am Feste Nawruc gefarbte Gier auszutheilen" (Bgl. »28. 3. B." III., p. 153) : "Um diefelbe Zeit begeben die hindus und Birmanen ihr großes Frühlingsfest mit Beleuchtungen, indem fie fich mit rothgefärbtem Baffer als Nachahmung ber Frühlingsblumen ansprißen und burchnäffen." Die Sitte bes Aufmachens der Gier am Reste Letnice mag vielleicht mit dem indisch = parsischen Mythus ber Eröffnung bes Belt-Gies innig jusammenhangen. Denn das Belt-Ei fteht in demfelben Verhaltniffe zu dem Belt-Stier, wie ber Belt-Stier jur Sonne. In einem polnischen alten Liebe, beim Fefte Letnice gefungen, wird ber Sonne ein Ei angeboten (" Swiec, swiec słoneczko! dam ci jajeczko" Pauli. p. 33). Die rothgefärbten Eierschalen werden an manchen Orten Galigiens noch heut zu Tage in den Fluß geworfen, wobei die Unficht gilt, daß wann diefe, Gierschalen in das Land der Rachmanon gelangen, diese dann erft ihr Fest feiern. Wer diese Rachmanen find, weiß Niemand anzugeben (vielleicht ift es ber korrumpirte Rame Brachmanen, Bramanen). Mit dem Frühlingsfeste mar auch bei den Glamen (wie bei den Perfern das Fest des Feuer- und Wasserausgießens, "W. J. B." III., p. 158) die Bewohnheit des gegenseitigen Bafferbegießens verbunden, welches unter bem Namen 8 migust ober Dyngus, in Rufland, Polen, Böhmen, Ungarn u. f. w., eben so wie in Persien und beiben Indien sammt der Unficht der segensreichen Wirkungen des Ofterbades in Fluffen weit und breit bekannt ift (Ausführlicher behandelt diese Sitte Gołebiowski in »Gry i zabawy" p. 290 (Kollár »Rozprawy o gmenach" etc. p. 354. 2gl. "öfterr. Gefch. Forfch." v. Chmel. 3. \$\darkappa\_., p. 513. Šafařjk »o Rusalkách, Čas. česk. Mus." 1833,

p. 259). Die Gitte bes Tobaustragens jur Beit biefer grublingsfeste beweiset noch weiter ihren parsischen Ursprung und ihre Be= ziehung auf Swiatowit = Conne; denn dieser als Mithras ift ber Bertreiber ber minterlichen Ralte, b. i. bes Tobes ber Natur. In Böhmen wird babei gefungen: "Jest tragen wir ben Sod aus bem Dorf und ben Sommer binein (giž nesem smrt ze wsy - nowé leto do wsy)," wobei offenbar der Tod ftatt dem Winter substituirt ift (Anton "Erfte Linien" 2c. p. 71). Da ber Winter aber feine Personifikation in bem Abgelebten ober Alten findet: fo ift es erklarlich, warum bei ber Gitte bes Todaustragens Marzena = Tob in ber Geftalt eines alten baglichen Beibes erscheint (Agl. Grimm's »beutfche Moth." p. 445, 832, 333). Alls jur Beit der driftlichen Befebrung die beidnischen Gögenbilber gefturzt murben, ließ man an manden Orten die Gewohnbeit des Todaustragens bestehen, gab ihr jeboch bie Deutung, daß bas Berumgetragene bie alten Bogenbilber feien (Bgl. »Sift. Kleinigkeiten." Prag. beutiche Monatsichrift. Mai 1798, v. C. S. Somid). Doch war biefe Unficht nur lokal und temporar. Immer ift mit biesem Todaustragen bie Beziehung auf bas Leben, den Frühling verbunden. Go beißt es j. B. bei P. J. Ekhard »Monum. Jutreboc." p. 76 aus Schneiber "Leipz. Chronif": "Die Schlawen haben am vierdten Sonntag in der Fasten der Marganna und Biewonia Bilbniffe an Stangen geftect, mit traurigen Gefangen und Elaglicher Stimme in einer Procession berumgetragen und leglich in's Baffer geworfen. »Itom Borabi Lipsienses quod Dav. Peiferus rer. Lips. C. III., p. 812: »Hi (Lipsienses) ut traditur simulacra Martanae et Zio voniae, haec autem idolorum Cereris et Dianae erant numina, contis infixa vulgo e vicis solenni pompa, lugubri et quaerulo carmine deportare et in proximam paludem vel praeterfluentem amnem abjicere solebant.»

Beil mit bem Frühling das allgemeine Leben in die Natur kam und daher vom Tode gleichsam Abschied genommen wurde: so ward das allgemeine slawische Todtenfest Triena ebenfalls im Beginn des Frühlings geseiert.

Marbutt, ber oft nach Mebelbildern hascht, identificirt sogar das stamische Trysna (Trisna) mit dem preußisch = lettisch = lithauischen

Triopa ("Daieje narodu litewsk." I., p. 35, 87, 359, 360), unb balt fie beibe für identisch mit ben mysteriofen Kabiren (!). Unlaugbar ift ihre ursprüngliche Beziehung auf die Sauptgötter = Dreiheit, welche auch Narbutt berührt, und burch biefe auf bie brei Sabresbauptfeste (G. unten über die Verschmelzung der indischen und parfischen Elemente im flawischen Mythus). Rakowiecki (»Prawda ruska" L. p. 86) verfteht unter Trysna ein bei Belegenheit ber Leichenfeierlichkeit begangenes triegerisches Spiel, ein Bettrennen, eine Art Kampf, bei welchem bie Verwandten ber Abgeschiebenen jum Beichen der Trauer in Weinen und Wehklagen ausbrechen. Dasselbe bestätigt Badmeister. G. Ochlöger's "Nestor" I., p. 127. Doch stellt Schlöger die Trisna-Fefte mit ben olympischen Spielen zusammen, und sagt: »Waren nicht auch die olympischen Spiele aus Kampffpielen zu Ehren eines Verftorbenen entstanden ?" Die Begräbnifffeierlichkeiten ber Glawen findet auch felbst Schlößer ibentisch mit benen ber Magier (p. 126, 128). Die olympischen Spiele find aber, wie die andern Kampffpiele, urfprunglich ju Ehren bes Gonnengottes gefeiert worden (Uschold's »Vorhalle" II., p. 69. Ueber die symbol. Bebeutung der Kampffpiele). Bergleicht man mit diefer Erkenntniß die Worte J. v. Sammer's ("B. Jahrb. d. Lit." III. Bd., p. 151): "Der Monat Mark mar wegen ber in benfelben fallenden Frühlings-Tag- und Nachtgleiche allen Boltern beilig, und die Beit unmittelbar vor bem Eintritte ber Sonne in ben Wibber war eine Zeit ber Klage und Trauer" (ba gleichsam vor dem Frühling die Sonne todt ift). Darum feierten auch win biefem Monat die Megyptier das Begrabniß und die Trauer des Ofiris, welcher wie Atys nichts als die Sonne ift, beren Abwesenheit unmittelbar vor der Bieberkehr bes Frühlings unter bem Bilbe bes erschlagenen Meifters und bes Grabes betrauert ward," fo wird man Ufcold's Unficht leicht beipflichten, warum auch bei Leichenfeiern Kampffpiele gehalten wurden. Es heißt (p. 86, II. Bb.); "Dieses Verschwinden ober Sterben (ber Sonne) murbe vielfach beklagt und durch Trauerfeste begangen. Allein diese Trauerfeier zu Ehren des dahin geschwundenen (Sonnen=) Gottes konnte auch fehr wohl burch Beranschaulichung und Nachbildung ber Thaten verschönert werden, welche er mabrend bes Tages (ober überhaupt während ber Zeit seiner Berrichaft) vollbracht. Durch bie Berfinn=

lichung seines Laufes, seiner Fahrt, seines Ringens und Kampfens." Dieselbe Grundbedeutung mögen im slawisch = heidnischen Kultus die Trauerkampsspiele, welche Trysna genannt werden, gehabt haben. Dieses bestätigt Wacerad's "Mater verborum": "Trizna inferiae, placatio inferorum vel obsequiae vel inferiae, placatio inferorum vel obsequiae vel infernalium deorum (das sind eben die Lichtgötter zur Zeit ihrer Ohnmacht — sie steigen bann in die Unterwelt herab) sacrificia mortuorum sepulturae debitae" (Jungmann "Slownjk" IV., p. 664. ©. "Krok" II., p. 508). Trisna erscheint öfters als Göttin der Verstorbenen selbst ("Krok" II., p. 380).

## y) Sobótka — Kupalo.

Das dritte flawische Hauptfest, 80 b otka (= Sonnenwendfeuer) genannt, ift feiner Bedeutung nach eines ber angefebenften, ja alleralteften Sefte bes Menfchengeschlechtes, welches (wie Pauli: »Piesni ludu polsk." p. 19 mit Recht fagt) zu Ehren bes wohlthatigen Elementes, bes Reuers, ber Sonne und bes Lichtes nicht allein in allen flamischen gandern, fonbern auch bei ben Griechen, Romern, Standinaviern, Relten, Ifraeliten, Parfern, Indiern u. f. w., furg überall, wo nur Spuren von Connenkultus vorhanden find, gebrauchlich war. Es bestand in ber Verehrung bes allgemeinen Spenders bes Lichts, d. i. ber Sonne, in einer Zeit, wo biefe in ihrer größten Bobe und Pracht baftebt. Rakowiecki ("Pr. R." I., p. 48) fagt bavon: Das Gest Kupaly ober Bobotek mar ein Gest zu Ehren ber Sonne, welche in dieser Zeit ihren bochften Stand erreicht, beren Beranderungen vom Frühlingsanfang bis ju diefer Zeit alle Gewächse belebten. Daher pflegte man an biefem Festtage beilsame Krauter eingufammeln'und ben Göttern für die in die Naturelemente gelegten moblthatigen Krafte ju banken" (Bgl. Hanka im "Krok" II., p. 500). In Rufland beifit das Fest Kupalo, vielleicht von bem ruffischen Bogenbilde Kupala (bei Karamzin), ber Gottheit ber Ochage und ber Fruchtbarkeit ber Erbe, b. i. ber Sonne (Golebiowski: »Gry i zabawy" p. 296), oder noch mahrscheinlicher von Kupel = Kaupel = Kapiel, das Bab, weil dabei, und zwar besonders dabei, abnliche Bafferbegießungen (wie in Parsien) als beim Feste Smigust gebräuchlich gewesen waren. So heißt es in der »Pranostika sodlska»

("Slawjn Dobrowskeho," herausgegeben von Hanka. Prag, 1834, p. 269): »Panny mladencum kupadla dáwagi" etc., unb Golebiowski (p. 299), fo wie Pauli (»P. ludu rusk." p. 80) führen Gefange mit ber fteten Bieberholung an: »Kupala na Iwana-ta kupaw sia Iwan-ta u wodu upaw — Kupała na Iwana; — Kupała na Iwana" - u. f. w. Kupal, b. i. bas Bab, fam bei biefem Refte auch noch in fofern in Betracht, als man am Refte Bobotka bie Sitte hatte, fruh Morgens ju beobachten, wie bie Sonne in ihrer aröften Pracht und Reinheit bem Babe entfteige (benn ben Untergang ber Sonne bachten fich bie Slawen als bas Bineinfteigen berfelben in's Bab, um fich ju reinigen). Die alten Preugen faben bas Meer als die Mutter ber Sonne an (wovon weiter unten). So beißt es in Woycicki's "Klechdy, starożytne podania i powieści ludu polsk. i Rusi." Warfcau, 1837. I., p. 17: "Bie die Ruffen noch heut zu Lage und die Stamme ber Beifchrobaten (Biato-Chrobatow) und Maguren einft meinten, muß der Mond und die Sonne täglich in unterirdischen Raumen voll bes kaltesten Waffers fich reinigen, bamit fie immer mit bellem Lichte glangten."

Rebst bem Bafferbegießen (abulich ber parfifchen Baffertaufe) war auch bei diesem Seste eine Art Reinigung burch bas Feuer (3. B. durch Ueberschreiten besselben) Gitte. Go fagt Dobrowsky (im »Slawin." p. 409): »Kupadlo ift nichts Unberes, als bas Feuerfeft, bas man bas Johannisfeuer nennt." »Gelbst bie brennenden Solzhaufen," fagt Kayssarow, »führen bis jest ben Namen Kupalnica - das Feft marb eigentlich ber Sonne ju Ehren, wegen ber Sonnenwende gefeiert." Narbutt ("Dzieje nar. litewsk." I., p. 325) citirt eine Stelle aus einem alten Manuferipte über die preupifch-lithauischen Glamen, wo es beißt: "Habebant autem baptismum per ignem (wie bie parfifche Feuertaufe) scilicet purificatione m elementariam." Das Wefentliche bes Festes bestand in dem Ungunden lichter Flammenfeuer, um welde berumgehüpft murde, wobei auch gefungen mard (Golebiowski: "Gry i zabawy" p. 294-303). In biefen Gefangen mag urfprunglich der Rame Swiato Wit oft angerufen worden fein, welcher nach ber Bekehrung jum Chriftenthume in ben Ramen : Swiety Janie verwandelt wurde, weil der Festtag nach driftlichem Kalender auf den

Johannistag fallt. Daher der Name Swatojansky ohen, d. i. Johannisfeuer, und der vielmalige Ausruf: Wajanwo — Wajanok u. dgl.
(Ngl. J. C. do Kautz ode ritu ignis in natali S. Joannis B. accensi." Wien, 1759. Word's ourchiv" I., 69, über den Feuerdienst
in Europa, eine Erläuterung der Johannisfeuer in Schlessen). Es
wird dabei z. B. gefungen wie folgt:

Juže wieczór teraz krótki,

Hej zapalmy Sobótki — — —

A wy chłopcy požar palcie,

I z dziéwkami sobie skaczcie,

Kładźcie sirkowe,

Drzewa cisowe u. f. w. (Wiszniewski »L.P.» I., p. 210.)

Daß diefe Sefte bem Suantowit galten, bezeuget die "Hist. episc. Caminens." (Script rer. Germ. Frankf. 1718. p. 508): De chorea Swante Witi vide Schenk, lib. I., observ. var. med. 270, ubi eam Graecorum enthusiasmo confert: Fieri solet annuatim in festo Joannis Baptistae in Biessen in Beissgarn et Wasen - bei Speier - ubi scamna in circum, quae transiliunt, proferunt, et serio cautum, ne quis rubro amictus conspiciatur, quem invadunt. S. 11 instit. de oblig. quae ex del. ibi panno rubro. Toto mense praecedente Johannem sunt timidi et chereas ducentes timore liberentur. Add. Bodin. lib. 5. de republ. c. 5. Nunc ad descriptionem Idoli, his obiter insertis, progrediemur. Inter multiformia Slavorum et Vandalorum idola excelluit Swante Wiet etc." Agl. Ufchold's ("Borh." I., p. 28) Worte: "Die Reigentanze, welche mit bem Kultus bes Upollon und der Artemis in fo inniger Berbindung stehen, wird wohl ein mit den Berbaltniffen der Urzeit der Griechen vertrauter Forscher nicht aus der Tangliebe der Griechen erklaren, sondern er wird ju der Uebergengung gekommen fein, bag biefelben urfprunglich ben Umlauf der Sonne und des Mondes feierten (Belter "Erilog." p. 129), wie bie ichwindelnden Rundtange der Druiden. — Saben die vielen Trauerfeste, welche gegen Gonnenuntergang ober nach demfelben gefeiert wurden , nicht ehedem eine fehr fcone Bedeutung gehabt. Gie wurden ber verschwundenen Sonne gefeiert, über beren Untergang ober Tod man weinte und jammerte. Die Berbindung von Trauer= und Freudenfesten, welche wir im Rul=

tus so vieler Gotter finden, bat ihren Grund in der Freude, womit die altesten Bolter Griechenlands die aufgebende Sonne begrüßten und verehrten, nachdem fie biefelbe am Abend beklagt und betrauert batten." Beil die Tange ju Ehren ber Sonne öftere bis jur Tollbeit ausarteten, fo burfte es vielleicht nicht übertrieben fein, ben Mamen "Beitstang" von ben Tangen gu Ehren Wit's abzuleiten (tanoc Wita), Chorea St. Viti (Ngl. Linde's »Słownik» VI., p. 250). Dag Lange auch bei ben Glamen jum Aultus ber Licht- und Reuergotter geborten, beweifet ichlagend eine Stelle bei Ekhard (»Monum. Jutreboc." p. 59), welche bei Gelegenheit ber Ermahnung Jutrebog's (qui Deus solis orientis est) angeführt wird. Sie lautet: "In quolibet colle simulacrum quoddam idoli, peculiari nomine insignitum colendumque expositum erat, quod Slavi diebus festis venerabantur et etiam saltando colebant, qui mos est antiquissimus, Deos inter cantandum choreas ducendo saltationeque honorandi, quod sacrarum pandectarum codex passim exemplis Aegyptiorum, Israelitarum et Baalitarum manifestissime commonstrat. Uti omnino hunc ritum ex paganismo promanare arbitror, quando rustici in omnibus fere pagis hujus regionis Marchionatusque Brandenburgensis celebratis nuptiis, rotam antiquam ante domum vel in colle accendunt (bas Feuerrad, die feurige Scheibe ift bei allen Sonnenverehrern bas Symbol ber Conne) et in circuitu ejus in formam pyrae ardentis solennes et publicas saltationes nuptiales cum conviviis instituunt. Erat enim species religionis (b. i. religiöser Rultud) inter gentes, per ignes flammamque saltare. Sic Theodoretus scriptor seculi V. ad 2. Reg. XVI. 3. commentatur: Existimo, id, quod dicitur, tacite significare genus erroris. Vidi enim in aliquibus civitatibus accendi rogos et trans eos saltare aliquos, non solum pueros sed etiam viros, infantes autem per flammam ferri a matribus: videbatur autem esse quaedam expiatio et purgatio." Non ben Rundtangen ber Glawen (Kolo) fpricht auch Inton ("Erft. Lin." II., p. 98), die er außerft wild nennt. - Opaterhin, als man bie Bedeutung bes Sobotka - Reftes vergaf und boch beffen Reier beibehielt, mogen gur Erklarung abnliche Begebenheiten an einigen Orten fingirt worden sein, wie j. B. Golebiowski (p. 294) eine bavon angibt : "In uralten Zeiten liebte ein Madden Sobotka ihren Siecioch. Er fehrte aus der Schlacht jurud, und jur Feier der Vermahlung wurden icon beitere Feuer angezundet, um fie berumgetangt, und Alles war in voller Freude. Plotlich zeigte fich ein neues Seer ber Feinde, Alles ruftet fich jum Kampfe, in welchem Sobotka ihren Geliebten verliert. Bu ihren Ehren wird nun am Johannistage Aehnliches jährlich vorgenommen" (Ngl. "Sobotka J. Kochanowskiego, wydania Mostowskiego"). Auf ben Ursprung bes Ramens Sobótka leitet vielleicht die Bemerfung Hanka's (»de Silosiorum nominibus Antiquitates." Leipzig, 1702, p. 20 et segg.), daß ber Berg, von welchem als »nimis excelso et grandi» Ditmar (VII., p. 101, edit. Steinhemii 1580) sagt: »hic ob qualitatem suam et quantitatem, cum execranda gentilitas ibi veneraretur ab incolis omnibus nimis honorabatur — antiquissimo primarioque nomine nuncupatur Zabotus vel Sobothus," und »in Monte Zabotho Silesii Pagani coluerunt Jovem." Hanka fest aber ben Jupiter als identisch mit ber Sonne (nach Macrobius' Unficht (I., c. 18): »Dic omnium supremum Deum esse Jao, hieme quidem Plutonem (die winterliche Sonne), at Jovom vere incipiente (Jupiter Samon = bie Sonne im Zeichen bes Wibbers) et Solom aostate, autumno autem mollem Jao"), und leitet ben Ausbruck Zabothus von dem semitischen Zabaoth = der Geftirne, eigentl. der Beerschaaren (verftebe ben herrn). Bielleicht hangt Sabatus und Sebasios auf irgend eine Beise zusammen. In den »Bien. Jahrb." I., 1818, p. 107, wird Sabazios ober Sebesios als Begrüner = Mithras genommen. Nach biefer freilich etwas weit hergeholten Erklarung ware Sabotus ein Beiname bes auf Diesem Berge verehrten Sonnengottes = bes herrn ber Gestirne gewesen, und baber Sobotka bas Fest bes Bobotus, d. i. ber Sonne ober bes beil. Siegers Swiatowit's. Linde (»Stown." III., p. 328) halt Sobot geradezu für eine fclefifche Gottheit, die auf dem beutigen Bobtenberge verehrt murde. Merkwürdig ist es übrigens, daß, wie dieser Berg noch heut zu Tage der Zobtenberg beißt, auch 5 Meilen von Breslau ein Ort früherhin Sobotka, nun Zobten, und nabe babei ein Berg auch heut zu Tage noch Sobótka, heißt (Gołębiowski: "Gry i zabawy" p. 298). Sowohl als Selb und Sieger, als seiner aftronomischen Bebentung nach hat Swiatowit mit Radogast viel Analoges. Daher sind die Worte Stepan's ("Cas. Cesk. Mus." 1884, 2. S. p. 188) leicht zu erklaren: "Ich las, daß unsere heidnischen Vorsahren das Johannisseuer zu Ehren der Gottheit Radogast brannten."

## Q.

# Von der Vereinigung oder dem Verschmelzen der parsischen Elemente mit den indischen im Mythencyflus der Slawen.

Es ist die Gottheit Swantowit, welche besonders im westslawischen Mythus als Deus Deorum auftritt. Denn Swatowit marb als Licht- und Sonnen-Gott, wenn auch vielleicht nicht unter bemfelben Mamen, überall verehrt, und vereinte bort, wo Piorun (wie oben gesagt) zum geistigen Proven wurde, als Mithras — Sonne sowohl ben Kultus bes Piorun (ber Brama - Sonne), fo wie als Bermittler ben bes Bermittlers Wischnu-Radegast an vielen Orten in fic, obwohl ftets ein feiner Grundunterschied zwischen beiben auch im fratern Mythus hervorleuchtet. Diese Vereinigung ift leicht erklarbar. Denn obicon die indischen Mythen, ihrem Geifte nach, den parfifchen entgegengeset find, da bei den Erstern wesentlich die Objektivität und mit diefer die Rube, bei den Lettern die Subjektivitat und mit diefer die Thatigkeit vorherricht, weghalb auch die indischen Götter-Bestalten meift ruben ober figen (Bgl. ben figenben Triglaw), bie parsischen stehen (Ngl. das Standbild Swatowit's), so kommen sie doch, wie die meiften Mythen, in den Grundzugen Giner und derfelben Naturanschauung überein. Denn, was das historische betrifft, so werben von vielen Gelehrten, g. B. C. Ritter ("Erdfunde", "Norhalle eur. A. G.") u. A. der indische und parfische Mythus als Arten Eines Urmythus angesehen, daber sich das Gemeinsame beider nicht nur erklaren, fondern noch leichter begreifen ließe, als ihr Auseinandertreten. Diese Ansicht als wahr vorausgeset, wurde auf die Berichmelzung beider Mothen im Glawenthume eine ganz eigene Klarheit werfen. Swatowit konnte bann immerhin als bas Abbild bes Sonnengottes, ben Ritter ben alten Buddha nennt, gelten. Allein

auch abgefehen von bem Biftorifden, mar es bem Befen nach, ja ftets Eine und diefelbe Natur, welcher ber mothenbildende Menschengeist entweder fühlend ober ichauend gegenüber ftand, und diefelbe in und burch feine Mothen (theils burch ihre verschiedenen Bestimmtheiten im Einzelnen, theils durch feine Eigenthumlichkeit veranlagt) eigenthumlich auffaßte. Die Verschiedenheit ber Mythen ihrer geistigen Karbung nach, besteht baber auch nur fo lange, als jene objektiven Raturbestimmtheiten ober biefe subjektiven Gigenthumlichkeiten unveranbert besteben. In Sinsicht ber Mythen ber Glawen fielen aber beiberlei Bedingungen binmeg, besonders die der erstern Urt. Denn Europa, besonders das westliche, findet fein Unalogon vielmehr im Parfenland, als in Indien, daber, felbft wenn man den Glawenmythus nur im indischen murgeln ließe, bas Bervortreten ber parfifchen Mothen mit den Glamen in Europa, befonders im weftlichen, erklarlich ift, obicon ber indische Grundzug blieb (a. B. die Bielkopfigkeit Swatowit's), weil ber flawifche Bolksgeift fein indisches Geprage im Gangen beibehielt. Daber fam es aber auch nie vollig zu jener Ausartung des flawischen Kultus, wie fie fich in bem fpatern Parfenthume, in Babyloniens und Uffpriens Landern entwickelte, im Gegentheile die indische Rube und Bebarrlichkeit bes flamischen Bolkes ließ die Parfen - Religion in ihrer alten Ginfachheit hervortreten, in ber fie fic innigst an die indische anschließen konnte. Und in der That, bas Bild, bas Creuger von ber einfachen Naturreligion ber parfifchen Stamme entwirft ("Symbol." I., p. 180), ist zugleich ein Bild der flawischen. Er fagt: »Die altpersische Religion, entstanden auf jenen Gebirgen, ist in ihrem Grunde eine einfache naive Anschauung der Natur, daber auch von mehreren Alten eine Birtenreligion genannt, wiewohl fie sich von der materiellern Hirtenreligion Aegyptens, die mehr fetischiftisch war, merklich unterscheibet. Sie besteht in der einfachen Verehrung der Maturelemente, des Feuers, Baffers, der Erde, der Luft, der Winde, des Sternhimmele, vorzüglich der zwei größten Lichter desselben, Sonne und Mond. Auch die Fluffe waren ihnen beilig, Tempel hatten fie nicht, sondern auf Bergen dienten fie ihren Göttern und opferten hier denselben bloß das Leben der Thiere." Un diese Raturreligion legten fich die magischen Elemente, welche die Glawen mit ben parfifchen Dothen erhielten, nur fparlich und außerlich an,

ber Inhalt blieb immer bie Natur und eine Ausbildung dem Inhalte nach (welche dem Parfenmythus durch die Magier und zwar dadurch ward, bag einerfeits ber fpfifche Begenfat bes Lichtes und ber Rinfterniß in den geiftigen eines guten und bofen Pringips fich gang auflöste, anderseits dieser Dualismus in dem abstraften Monismus von Zoruane - Akerene, b. i. der Zeit ohne Grangen, feinen Scheitelpunkt fand), ift bem flawischen Mythus fremd. Daber die Leichtigkeit der Verschmelzung des parfischen und indischen im flawischen Mythus. Es ift auch leicht möglich, baß bei manchen flaw. Nationen der Swatowit-Rultus, bei andern der Piorun-Rultus vorgeherrscht habe, wie Ersteres wirklich bei den westlichen, Letteres bei ben östlichen Slawen der Fall gewesen zu sein scheint, ober es kann auch sein, daß Swatowit- und Piorun-Verehrer in bemfelben Bande neben einander ftanden, wie im hohen Alterthume in Fran die Budier und Magier, in Indien die Garmanen und Bramanen. Ein foldes, felbst friedliches Beisammensein verfchiedener Kulte findet fich ja im gefammten Alterthume. Swjatowit, den Einen bochften Gott, ber besonders von den baltischen Ruftenvölkern zu Arkona verehrt wurde, nannten nach Barthold's »Gesch." die Gerbier Gromowit, d. i. den donnernden Wit (I., p. 192). Noch begreiflicher wird bieß, wenn man bie aftronomische Deutung des indischen Mythus mit dem ohnehin diese Deutung von selbst anstrebenden parfischen vergleicht. Es spricht sich darüber j. B. Leo (»Lehrbuch der Univerfal-Geschichte.» Halle, 1835. I., p. 61 et segg.) wie folgt, aus: "In Indien ist Brahma (b. i. bas Große) bas abftrakte Urwefen, in welchem Alles feinen letten Grund bat. Gine Manifestation von ihm ist bann erst die Sonne als weltschaffender Brahman. Ochon einer gewöhnlichen finnlichen Weltbetrachtung mußte aber die Sonne in ihrem Befen in den verschiedenen Zeiten bes Jahrs als eine andere erscheinen. Da nun die Indier 6 Jahredzeiten kennen. jebe zu zwei Monaten (v. Bohlen, "das alte Indien" II., p. 277), so weis't bleg barauf hin, daß die Indier gleich den Aegyptern auch eine Saupteintheilung bes Jahrs nach diefen 3 Jahredzeiten in brei verschiedenen Auffaffungen verehrten. Die Zeit des Wischnu beginnt mit dem Golftitium vor der Ueberschwemmung bes Banges und dauert 4 Monate. Die Beit bes Shiwa's beginnt im Beichen bes Stiers,

ber ibm beilig ift, wie ber Waffermann (ober wie im Indischen biefes Sternbild beifit, ber Rrug) bem Wischnu. Es ift bie Zeit der fteigenden Barme. Die übrigen 4 Monate fallen bem Brahman, ber jugleich vorzugeweise die Sonne im Ganzen symbolifirt, anbeim. Diefe Gotter werben in naberer Bezeichnung ihrer Beziehung jum Jahre mit 4 Urmen abgebildet, den Symbolen ber 4 Monate, die fie vertreten. Wie aber bas abstrakte Licht bes Brahma als die abftratte Gottheit gefaßt und ju einem Unknupfungepunkte ber Opekulation geworden ift: fo ift auch die Dreiheit ber Gonne, die indische Trimurti: Brama, Wischnu und Shiwa, jugleich Opmbol fur fosmische Vorstellungen und Unhaltspunkt für bobere Spekulation -(Ngl. mit ber fo aufgefagten indischen Trimurti die Dreiheit der flawifchen Sauptfefte). Brahman, als mannliche Schöpferfraft bes Bodften, führt die Beinamen: Urvater, Berr ber Befen, Schöpfer u. f. m. Er wird felten abgebildet und fein Kultus blieb mehr geiftiger Urt, weil er baufig mit bem abstrakten Urwefen, beffen aktive Rraft er vorstellt, identificirt ericeint, über alle Gotter ein Uebergewicht bat und von allen Getten als der Sochfte anerkannt wird. Die Farbe bes Brahman ift roth, weil er ursprünglich bie Sonne vorstellt (Agl. oben Brama - Proven). Wischnu, ber Durchbringer, reprafentirt, wie wir gesehen haben, die Sonne jum Theil, bann aber, weil in feine Jahresabtheilung bie Bolken- und Regenzeit fallt, auch die Elemente bes Baffers und ber Luft. Trop der mannigfachen Darstellungen des Wischnu bleibt er doch immer kenntlich, sei es am Lotus, der ihm und feinen Verkörperungen eigen, fei es an der blauen oder dunkelgrunen Farbe (Agl. oben Wischnu-Radogast). Siwas (ber Berehrungsmurbige), auch ber große Gott (Mahadowas), reprasentirt die Sonne in ihrer ftarkften Kraft ober Sige, und bann im Mugemeinen bas Feuer, welches mit ber Gottin Bhawani, ber Matur, Mues erzeugt, aber zugleich Mues verschlingt. Geine Farbe ift schneeweiß. (Bon ber Bhawani-Krasopani, d. i. ber Siwa, fagt auch Středowsky (»Sac. Mor. hist.» p. 53): »corpus totum nive candidius.") Auf die bestruktive Gewalt biefer vergötterten Naturkraft beziehen fich die meiften Attribute des Siwa" — (Ugl. oben Shiwa-Siwa). Daraus wird es fehr leicht erklarlich, wie ber Licht = Gott Mithras - Swantewit foroshi mit Brama - Proven, Wischnu - Radegast und Shiwa-Siwa, b. f. wie die indifchen Dothenelemente mit den parfischen verschmelzen, oder vielmehr, wie sich diese zweierlei Donthenelemente aus dem Urmpthus (dem Buddha-Zwicz-Rultus) entwickeln konnten, und wie die Trimurti oder Triglaw in den brei Hauptfesttagen der Gonne verehrt werden konnte. Auch Creuzer ("Somb." I., p. 571. Taf. II., fig. 5) gibt nach R. Muller eine Darftellung der Trimurti, beftebend aus drei Gonnen, welche fic als Mefte aus einer großen MU-Gonne entwickeln, alfo offenbar eine Darftellung ber 3 verschiedenen Stellungen der Sonne. Auffallend ift biefe Berfcmelgung in ber Radricht, welche Hanka von ber bochften Gottheit ber Glamen gibt. Gie lautet folgendermaßen (Martini Hankii »de Silesiorum rebus" C. VII., p. 112): »Hactenus (anno 965) et Slavi Poloni et Germani (?) Silesii pagani Diis fictis adhaeserunt. Inter hos praecipue Poloni colebant Jovem. De quo Joannes Dlugossus in »hist. pol." lib. I., c. XXXIV.: »Appellabant autem Poloni Jovem Jessen lingua sua (b. i. Jany = ber Belle, ber Leuchtenbe = Firmament, Gonne), a quo velut Deorum sum mo omnia temporalia bona et omnes tam adversos (als minterliche Sonne) quam felices successus sibi credebant praestari, cui etiam prae ceteris Diis amplior impendebatur honos, frequentioribusque colebatur sacris. Eundem Silesii Deum sub variis aliorum Deorum seu potius numinum formis repraesentatum Jovem, maxime Sabothum (b. i. bem herrn ber heerscharen ober Gestirne) tamquam omnium frugum datorem in monte summo, qui etiam nunc Saboti vocabulo denotatur, venerabantur."

Diesem Josson oder Sabotus, der Einheit der Bramaund Mithrasson ne, entspricht ganz der Chason sive Jasson
(gasný = der Helle, Leuchtende), den Středowsky in s. sacra
Moraviae historia" p. 53 unter den Diis superis seu coelitibus
apud Moravos aliosve Slavos unter der lateinischen Deutung: Sol,
Foedus ansührt. Pauli ("Pieśni ludu polskiego" p. 32) bemerkt
auch, daß in Böhmen im Alterthume die Sonne als Gottheit unter
dem Namen Chasson oder Jason verehrt wurde. Man vergleiche
damit folgende Stelle aus Schaffarik's "Abk. d. Slawen" p. 144:
"Justinians Vater, den Prokop und Theosanes Sabbatius nennen,

hieß nach bes Theofilus Zeugniß bei seinen Landsleuten, den Allyriern, eigentlich Istok — sol orions, ein Name, der ohne Zweisel nur eine Uebersetzung des frygisch-thrakischen Sabbatios, Sabbatios ist (Wuk Stef.Karadžič »serb. Gramm." übs. v. I. Grimm. Leipz. 1824. C.IV.). Isok hieß bei den Slawen auch der Frühlings- oder Sommermonat (Wacerad und »Wien. I. B." 27. Bb., p. 92). Długosz stellt ebenfalls die slaw. Gottheit Jessa oder Jesch mit Jupiter zusammen.

Eine folche Verschmelzung ber indischen und parfischen Mythenelemente icheint ichon vor ober nach Karl M. Tobe auch in Nordbeutichland unter ben Glawen bestanden zu haben. Go heißt es bei Leibnitz (»Script. rerum Bruns." I., p. 191): »Post mortem Careli M. imperatoris, quidam non veri Christiani praecipue trans Albeam, susceptam fidem Christi relinquentes, idola sua projecta Hammon scilicet Suentobuck Witelubbe, Radegast cum ceteris erexerunt et in loca pristina statuerunt." Wenn man nun wegen bem Dafein Radegast's bie flawifche Götterbreiheit erganzt und Hammon oder Suentobuck mit Perun -Witolubbe mit Siwa identisch fest, fo liefe fich mobi die erftere Identificirung rechtfertigen. Denn Hammon (Jupiter Hammon) ift bas Opmbol ber Sonne im Zeichen bes Widbers (baber auch beffen Borner). Buttmann (»Mythologus" I., p. 225): »Hammon (Ammon) galt bei ben Alten für eine Personfikation ber Sonne (Macrob. I., 21: »ideo et Hammonem, quem Deum Solem occidentem Libyes existimabant arietinis cornibus fingunt etc."), wobei Rossius die nicht verwerfliche Bemerkung macht, daß der Begriff bes muntergebenden" wohl nicht den Libpern gebore, sondern man diesen Sonnengott ber westlich wohnenden Libper ben Bolom occidentem im Begenfage bes morgenlandischen, nämlich bes parfischen Mithras genannt habe." Diesemnach mare Hammon ber nicht parfische Licht-Gott, also ber indifche, ober Brama in einer beftimmten Konftellation und mit Piorun wohl bem Wefen nach einerlei. A. Jungmann fagt biefem entsprechend im "Krok" II., p. 348; "Bei ben Solfaten murbe in Samburg ju Beiten Karl b. Gr. Porum unter bem Mamen Hamboh ober Swentoboh mit Widderhörnern verehrt." - Der Beifat: Suentobuck ober flamifch awiety bog = Swatybuh, b. b. bie beilige Gottbeit, wurde bieg noch mehr beftatigen, obwohl auch Mithras biefen Ramen

führt. Doch wenn schon die Identissierung des Hammon mit Perun etwas gezwungen ist, so scheint dieselbe mit Witolubbo — Shiwa fast unmöglich. Denn so viel sich aus dlesem verdorbenen slaw. Ausbruck beuten läßt, hätte es die Ausdrücke Wit und luby — angenehm oder lieblich zu seinen Stammwurzeln, und Witolubbo, b. i. Witez luby, ware der liebliche Sieger, also die Sonne in ihrer höchsten Kraft und Stärke, d. i. die sommerliche Sonne. Nach dieser Erklärung würde die angeführte Stelle Leibnist's nichts anderes als das dem slawischen Mythologen gewiß sehr interessante Faktum aussagen: "nach Karl des G. Tode kehrten einige Slawen zu ihrer alten Verehrung der Trimurti zurück."

Es icheint aber auch ber Bebante möglich ju fein, bag jene Stelle, welche Leibnit einer Legende von ben in und bei Samburg getobteten beil. Martyrern entnimmt, etwas forrumpirt fei und urfprunglich anders lautete, und zwar vielleicht: idola sua projecta Hammonii, b. b. bie Gogenbilber, welche fruber, ju Beiten Rarl bes Großen, ben Glawen in Samburg gerftort wurden, benn Hammonium ober Hammonia ift ber alte Name Samburg, weil nach bem bort üblichen Sammonsbienft und nach bem Sammonstempel bafelbft, castrum Jovis, Samburg feinen Ramen führen foll (Naruszewicz II., p. 53 et seqq.). Crautzius sagt jedoch: »non ab Hammone Jove sed Hama pugile" ("Histor. eccles." p. 12, 1568), p. 50 heißt es aber, Hamburg habe einft mit Vandalischen Ramen Boch bur (b. i. civitas Dei) geheißen - also im Zusammenhange: Idola sua projecta Hammonii, scilicet: Suentobuck (Swietybóg), Vitelubbe (Wjtez luby), Radegast cum caeteris etc. etc., ober falls bas Original in einer flawischen Oprache verfaßt mar, konnte es auch gelautet haben: »Balwany swe zarzucone: Hammona, Swietego boga lub Wita (sanctum Deum scilicet Vitum) Radegosta s innemi | podniesli" etc. Erfteres ift mabriceinlicher, und Swantewit wird mit Radegast jugleich angeführt, mas als Beweis ber oben berührten Verschmelzung bes indischen Kultus mit bem parfischen bienen fann. Deutlicher wird bief noch bei ben flam.spreufischen Gottbeiten Okkopirnos, Auschwe, Schwaixtyx (wovon unten mehr).

Kollar ("81. Boh." p. 265) gibt bas "Hammon" bes Leibnis für bas zusammengezogene Wort Hanuman, ben Namen bes

indischen Affenkönigs, ober fur Homan = bas indische Feueropfer, aus. Witelubbe aber erklärt er als Wito ljub, ktery witati ljubi, d. h. als eine den Anrufenden günstige Gottheit. Auf eine unbegreisliche Weise seife fest er sie jedoch gleich Radhost, ben doch auch Leibnig selbst ne ben Witelubbe anführt. (Gollte es vielleicht im Glawischen geheißen haben: Hammon — Suentobuck — Wit lub (b. i. o der) Radegast?)

Was das Geografische dieser Einheit, oder wenn man will, dieser Verschmelzung der parsischen und indischen Elemente im Mythus der Slawen betrifft: so herrschten, wie schon gesagt, im west-lichen Slawenlande die par sischen, im östlichen die indischen vor, und bildeten sich auch allba am meisten aus, während in den füblichen Slawenländern sie vereint und von mannigsachen fremden Mythenelementen durchwebt, welche die historischen Veränderungen boten (S. Kopitar's: "Slavorum ciscanubiorum historiae conspectus chron. usque ad obitum S. Methodii. Glag. Cloz." p. LXXVI.), den slawischen Mythus konstituirt zu haben scheinen. Der Dualismus der westlichen Länder neigt sich jedoch durch seine Götterdreiheit Jarowit, Rugiewit und Porewit zur Trimurti der östlichen Länder, so wie diese in ihrer astronomischen Auffassung mit jener zusammen fällt.

#### R.

# Von den Grundzügen der flawisch : preußi: schen Mythen.

In bem Mythus ber alten Preußen tritt vor Allem die alte Götterdreiheit Perkunos, Potrimpos und Pekollos zu Romowo und an andern Orten hervor (Siehe die Abbildung im Hartknoch p. 116 und im Narbutt I., Taf. VII). (Guagnini in »Sarmat. europ." fol. 64. — »Versuch einer Entwicklung der Sprache, Abstammung, Geschichte, Mythologie und bürgerlichen Verhältnisse ber Liwen, Letten und Aeston etc." von J. L. v. Parrot. Stuttg., 1828, I., p. 323. Neue Auslage, 1839.) Auch das alte Indien kannte eine Trimurti, in drei neben einander bestehenden Personen (S. Creuzer »Symb." I., p. 571. Taf. II., fig. 4).

M6 eine Götter = Dreieinheit wurden diese preußischen Götter schon von Hartknoch ("Preuß. Kirchen-Hist." Frankf. 1686, p. 182. — "Alt u. neues Pr." p. 126) angesehen.

#### l. Bom Perkun—Brama.

Perkun, ber erfte in ber Dreibeit, ift ibentisch mit bem eigentlich flamifchen Piorun (Stryjkowski »Kronika" p. 153: »Perkunos albo Piorun," beibes bedeutet ben Blig. Sartknoch, p. 132), dem Gotte der Oberwelt, und fällt daher gleich diefem mit dem indifchen Brama ber fpatern Zeiten zusammen. v. Parrot (p. 831), ber feinen Ramen burch: »ben im Donner Erschütternben," nach eftnischer Etymologie, und durch: "ben Pfeilsender von ber Bobe mit Ochrecken," nach teltifcher Etymologie erklart, gibt ibn sowohl für die Mues belebende Sonne, fur bas allgemeine Licht ber Belt und bas fichtbare Lebenspringip eben fo mit Recht aus, als fur ben Gott bes Wetters und Donners. 216 Licht- und Sonnengottheit zeichnet ihn eine Abbildung, welche Westphal von ihm entwirft (»Monum. ined." IV., p. 88, 39). Gein Ropf gleicht bem eines alten bartigen Mannes, ben 12 flammige Strahlen umgeben. Die rechte Band lebnt fich auf einen Stier, und bie linke balt eine brennende Fackel, an welcher zwei Blite bervorschießen. Es wird ibm nach Lasicki eine Mutter Perkuna-Tate zugeschrieben, b. i. das große Weltmeer (welches auch im inbifchen Urmpthus in beffen fpfifcher Bedeutung ber Grund aller Dinge ift), welches täglich die untergebende Sonne in ihren Schoof aufnimmt, fie babet und rein den andern Tag der Welt wiedergibt (Naruszewicz II., p. 76). So wie Brama — Prowen ursprünglich bilderlos und im Freien verehrt wurde, so auch Porkun, d. i. das Firmament, und an diesem besonders die Sonne, ber Berr bes Simmels umb ber Erbe (Hartknoch »diss." III., 3. - »Alt u. neues Pr." p. 183). Als Sonne, d. h. als Muge des himmels, heißt auch Perkun bei den Preugen Oko - Pioruna ober Okkopirnos, von welchem Melocius bei Stryjkowski u. Hartknoch fagt, daß er der höchfte beidnische Gott, ber Berr bes himmels und ber Erde mar (Hoffmann. »Script. rer. Lusat." II., p. 169, 170. - Dubravius »hist. Boh." L., p. 52). Daraus läßt sich sowohl seine Ibentität als Verschiedenheit mit und

von Perkun leicht erklaren. Perkun in feiner Ibentität mit Okkopirnos wird von Klagius mit einem feurigen, gleichsam vom Born erglühenden Untlige bargestellt. Gein Saupt ift mit einer Klammen-Erone umgeben (Bartknoch, p. 131). Wenn man nun die Geftalt ber indischen Trimurti, wie fie g. B. Pierer "Univ. Cer." (nach Rhode 1., p. 304) 24. p. 49 beschreibt (ber Eine Ropf ift jugendlich, ber andere mannlich ernft, ber britte mit Zugen bes Alters, bes Borns und der Leidenschaft), vergleicht mit der Gestalt der Dreiheit der preugischen Sauptgötter, wie fie nach Klagius (L. 8) auf einer Rabne ber alten Preugen abgebildet waren, an welcher Perkun mit einer ungemeinen Dufterheit bas rungliche, von Born erglubende Geficht auf ben jugendlichen Potrimpo mandte: so wird die Identität ber flamifchepreußifden mit ber indifden Götterbreibeit noch auffallender (v. Parrot I., p. 331). Folgendes find die Borte Sartknoch's (p. 226, 227) über biefe Rabne: "Das Panier batte brei Bruftbilber, beren bas Erfte bes Potrimpi ihres Gottes wie eines jungen frohlichen Manns-Gestalt ohne Bart mit Sangen (Getreibeahren) gecrönet gehabt. Des Unbern mar bes Porkuni, bes Gottes bes Donners, Die Geftalt mar mittelmäßigen Alters, fein Bart und Saar fraus und fcmark, mit Fewerflammen gecronet und das Angesicht fewerroth aufgeblasen und zornig. Diese zween seben einander an, jener, als ob er diefes Bornes lachte. Das Dritte war Patolli Geftallt, eines alten bleichen Mannes, mit einem langen grauen Bart, gecronet mit einem weißen Tuch und fabe von unten auf die Andern an. Diefes Panier foll auch eine fon berbare Heberfdrift mit einigen gang unbekannten Buchftaben gehabt haben."

So wie sich im allgemeinen slawischen Mythus Jason ober Jessen zu Perun verhält: so verhält sich im preußischen Schwaixtyx zu Perkun. Er bebeutet etymologisch den Leuchtenden, Glanzenden (benn er ist das flaw. Swieticz oder Swiecisty, der Lichtvolle), und wurde besonders bei den Frühlingsfesten angerufen: "daß er die Feldfrüchte, Thiere und Menschen mit seinem Lichte erwärme und erleuchte. Er mag das Symbol der Frühlingssonne gewesen und baher sich als das Bestimmtere zum Okkopirnos als dem Unbestimmteren, b. i. der Sonne überhaupt, verhalten haben, welcher wieder

jam Porkunos in bemseiben Verhältniß stand. Narbutt (I., p. 19) sagt: "Die Chronikenschreiber geben Szwajstix oder Swajtostix als ben Gott des Lichtes aus; nach der lithauischen Etymologie bebentet dieser Ausdruck den Vermittler des Lichts oder den Verleber des Lichts, was dem alterthümlichen Foodus entspricht" (Mithras bedeutet im Parsischen ebenfalls den Mittler). Šasařjk in s. Abhandlung über den Vamberger Čornodok ("Časop, čosk. Mns." 1837. 1. H., p. 49) gibt folgende Ansicht von Schwaixtix: "Wir wissen gewiß, daß die heidnischen Lithauer den Namen dieser Gottheit, den Herrscher über die Gestirne (Sprawco hwezd) (der Herr der Heerschapen, d. i. der Gestirne, wird in dem orientalischen Mythus die Gonne genannt) Zwaigzdziukas von der Wurzel: zwaigzdo = stolla — die heidnischen Slawen aber Zwezduch oder Zwezduk genannt haben von der altslawischen Wurzel zwezda (böhm. hwezda, poln. gwiasda)."

Dem Porkun wurde, wie ber Gottheit Prowe ein emiges gener unterhalten, Zwicz oder Znicz genannt, auf beffen Musloichen ber Tob als Strafe folgte. Alles Beweise ber Identität bes Porkunos mit Piorun, benn auch in Lithauen und Rufland wurden ber Sonne ewige Feuer gebrannt, welche Znics hießen (Narussewics II., p. 112. - Hoffmann : "8. R. L." II., p. 89). Das ewige Feuer, als Symbol ber emig icheinenden Sonne (vergl. Boli invicto), brannte auch dem lithauischen Porkunos auf einem hohen Berg bei Dziewaltovia burch eigens bagu bestellte Priefter (Hartknoch p. 160). Narbutt ("Dsieje at. nar. litew." I., p. 5) erklart bie lithauifche Gottheit Okkapirmas abnlich lautend mit Okopirn als bem, ber vor aller Zeit ba mar = b. i. als bie Gonne, ba durch fie die Tages- und Jahreszeiten entfteben; ja er fest fie geradezu gleich Mithra, bem parfifchen, und Kolada, bem flawischen Connengott. Damit vergleiche man Folgenbes: "ber Thron Ormuzd's ift, was man erftes Licht nennt. — Beibe, Ormuzd und Ahriman fommen blog von ber Beit ohne Grangen. Mit Ormund begann bie Beit" ("Zond Awosta im Rleinen" p. 107) - "Gepriesen fei bann Ormuzd in licht und Glorie glangend, ber Große, Schöpfer, Erhabene, Giegende, Glanglichte, Machtvolle" (p. 43). - »Lob und Rubm Mithra, bem erhabenen Streiter, bem ftarten laufer" (p. 48). - "Lob

und Ruhm der Sonne, die nicht stirbt, Glanz blist und lauft wie ein Held" (p. 57). Okkopirnos (nach Stenders "Gramm." Okkupeernis) kommt oft auch bei den Letten geradezu identisch mit Porkun, dem Firmamente (z. B. bei Westphal "Monum. ined." IV., p. 229), er erscheint ebenfalls als der Gott der Winde und Stürme, welche von seiner Stirn den Himmel herab zur Erde kommen (Grimm »deutssche Mythologie," p. 364).

2.

#### Bom Petrimbe — Wischnu.

Potrimbos (Potrembog) stimmt mit Radegast und burch diesen mit Wischnugusammen. Denn so viel sich von der Etymologie dieses äußerst verdorbenen Ausdruckes sagen läßt, den Stryjkowskim. A. auch Protrymbosu. Potrimposchreibt, ist, daß nach Olearius die Wurzel desselben das slawische Potreda = das Bedürfniß, die Noth ist. So heißt es auch bei Ekhard ("Monum. Jutredoc." p. 77): "Derivatur autem vox Potrimbus a Soradico nomine Potreda sive potredny = egenus, indigens, a verdo tredam, quod signisicat = egeo, indigeo." Er galt auch als eine Gottheit, die sich mit den Bedürfnissen der Mensche alse ibeschäftigte, von ihrer ersten Jugend an bis in's höchste Alter, ganz anaslog mit Wischnu, der in den Awataren stets der nothleidenden Menschheit beistand, ja dessen gesammtes Wirken eben in dieser hilseleistung bestand.

Der Kultus der Gottheit Potrombo's oder wahrscheinlich eigentlich Potrob-bog bestätigt ebenfalls seine Identität mit Wischnu.

Denn Wischnu ist seinem Wesen nach mit der die Welt umgürtenden und sie dadurch erhaltenden Schlange Ananda auf das Innigste
verbunden, indem er nicht nur auf derselben ruhend vorgestellt wurde
(S. Creuzer's "Symb." I., Tak. IV., N. 8), und die Schlange selbst
bfter für nichts Anderes, als die Luft selbst, erklärt wird (deren Symbol
er ist), in wiesern sie die Welt umgibt: sondern Wischnu ist es auch,
welcher in seinen Awataren (Varaha avatara) diese Weltschlange
sammt der Welt aus dem Grunde des Meeres holt (welche Schlange
beshalb auch Paulinus ("System. Bram." p. 178) "certum
Dei Wischnu Symbolum" nennt). Nun war der Schlan-

genfultus und zwar nicht vieler, fonbern Einer Ochlange bem Potrimbos eigen. Guagnini fagt namlich, als er von bem erften Sotte gesprochen (»Sarmat. Europea" fol. 64) : »Ex altera parte erat collocatum Potrimpi idolum, cujus cultus erat in serpente vivo retinendo (bem von ber Erhaltung bes Lebens ber Schlange hing im indifchen Mythus die Erhaltung der Belt ab, was hauptzweck Wischnu's war), qui lacte, ut commodius viveret, alebatur" (auch Wischnu fowimmt in bem Mildmeere auf ber Schlange rubend). Go beift es gleichfalls bei Paulinus ("Syst. Bram." p. 203) von den Indern: "Sorpentibus sacris lac in vase bibendum apponunt" — (p. 135): "Rama (b. i. ein Awatar Wischnu's) in multis statuis circulum seu serpentem in girum vel orbitam redactum una manu tenot." Daber ift es ebenfalls fehr merkwurdig und bas eben Befagte bestätigend, daß Potrimpos felbst in ber Gestalt ber Schlange mit einem menschlichen gekronten Ropfe erscheine. G. Rarbutt (I., Taf. II. fig. 7), ber von ihm fagt: "Mach bem Zeugniß ber Chroniten ftand bas Bilbnif biefer Gottbeit in bem Seiligthum zu Romowe an ber linten Geite Porkun's in ber Geftalt einer fpiralformig ge wundenen Ochlange (unter bem Namen Atrimpos) eben fo wie auf ber altpreußischen Bolksfahne (G. Art. Herby Taf. VI. fig. 41), Potrimpos links neben Perkun. - Bir haben fcriftliche lleberlieferungen, baf die Gottheit Atrimpos fur den Geber der vorzüglichften (pierwszych) Bedürfniffe bes Menfchen gehalten worden fei." Die Ibentitat zwischen Wischnu = Potrimpos = Atrimpos wird noch baburch bestätigt, bag wie (nach Creuzer I., p. 394) "bas Symbol bes Brama bie Erbe, bes Shiwa bas Feuer und bes Wischnu bas Baffer" ift, auch bas Baffer bas Symbol Atrimpos war, welches Marbutt, die hohe Bedeutung Atrimpos abnend, baburch erklart (p. 28): "bag nach ber alten Weltanficht aus bem Baffer bie erften organischen Geschöpfe fommen, baber bas Baffer als bas Urprinzip angesehen wurde."

Bas mit Wischnu und Radogast geschah, fiel auch in ber Folge mit Potrob-bog vor. Denn als seine Bebeutung als Belterhalter verloren ging, sank er eben so wie Wischnu und Radogast zu einer häuslichen Schutgottheit herab — zur Gottheit ber häuslichen Bedürfnisse (was er als der zweite in der Götterdreiheit gewiß ursprünglich nicht war), wodurch sich in seinen Kultus, wie in den des Radogast manches Fremdartige einschlich. Hartknoch ("de redus
Pruss." VII., p. 134) berichtet von ihm aus der polnischen Chronik
bes M. Murini: "Potrympum fuisse larem sive unum ex Diis
Penatibus" (Naruszewicz II., p. 90). Stryjkowski sagt vom Potrimpos ("Kronika" p. 153): "Links vom Porkun stand ein Göße
in der Gestalt einer der Länge nach gewundenen Schlange, den sie
Potrimpos nannten, d. i. den häuslichen Gott (voczystym Bogiom)"
(Ngs. Hartknoch p. 186).

8.

#### Bom Pekello - Shiwa.

Eben so wie Potrimbos, so ift kaum aus feinem Laute bie etpmologische Bebeutung Pekollo's, ober wie er auch vorkommt Pikollos, Pikał, Pokłos 2c. erfennbar, denn die Wurgel dieser Ausbrucke ift bas slawische Pickto ober Peklo = die Unterwelt; baber fein urfprünglicher Rame Peklabog. Bei Ekhard (»Monum. Jutreboc." p. 80) beifit es: "Pikollo Deus inferorum apud Slavos erat, qui Prussis olim Pekelnybog, Bohemis vero Peklo et Picklo vocabatur." Stryjkowski nennt ihn geradezu ben holli= fcen Patello (Diabelski Patello (p. 153) - Bartknoch (»A. u. n. P." p. 134): "Pikolios wird abgeleitet von bem flawischen Peklo ober Pieklo, b. i. die Bolle. Defimegen mard ihm auch bie Macht über die Todten jugefdrieben. Pokolle beißen auch die Bollifcen" (p. 183). Er hat mit bem Beherricher ber Unterwelt ober Shiwa auch bas Moment ber Berftorung gemein. Gein Attribut find brei Tobtenköpfe. Sartknoch ("Alt. u. neu. Pr." p. 184) fagt von ihm: »Pikiollo habe die Gewohnheit gehabt, von Zeit ju Zeit bei mohlhabenden Leuten zu erscheinen und sie rauh anzugeben, an die Seelen der Verftorbenen zu benten. Im Falle man biefes nicht geachtet und Pikollos kam jum britten Male bin, fo konnte er nicht anders als mit Menschenblut verföhnt werben. Bulett haben auch unfere Jahrbucher angemerkt, bag Pikollos ein Gott gewesen, ber ba nicht geliebt, sondern gefürchtet werden wollen." Bie bei Shiwa wurde bei Pikielle das furchtbare Moment besonders hervorgehoben, denn alle

preußifden Odriftsteller zeichneten biefe Gottheit als boswillig, ba fie nicht verlange geliebt, sondern nur gefürchtet zu werden (Naruszowicz II., p 80). Er galt als Gott ber Unterwelt, der aber bie Tobten berrichte, boch verlor fich die urfprungliche Unficht feiner Ibentität mit Perkun nicht, benn Pikiello warb als bas Symbol ber nachtfonne = bes Monbes angefeben, wie Perkun bas Opmbol ber Tagessonne (Bartinoch »A. u. n. Pr." p. 135 : »Pikollos ift ber Mond"). Bas die Beziehung Pikollos auf den indischen Shiwa betrifft, so ift sowohl ber Name Patolo, unter welchem er auch vorkommt, als feine Attribute merkwurdig. Denn im Indifchen beift Patala bie Unterwelt, Hölle, und die Lodtenköpfe, die Pikolo an einer Schnur um ben Sals trägt, bat auch ber inbische Shiwa. Es beißt bei Rhobe (II., p. 52): »Brahma ftirbt alle Jahre und wird von neuem geboren. Dann ichlagt Shiwa bem gestorbenen Brahma ben Ropf ab, sammelt bie Ropfe und tragt fie, auf einer Ochnur gereiht, als Balsband. Von der geftorbenen Uma (feiner Gattin) fammelt gleichfalls Shiwa jährlich ein Bein, reihet sie an einander und trägt sie als Halsband."

4.

## Bon der preußifd.flawifden Trimurti.

Das Bewußtsein der Einheit der preußischen Götterdreiheit fand in dem preußischen Mythus kein solches Symbol, wie in dem allgem. flawischen an dem Triglaw. Die drei Hauptgötter erscheinen darin als getrennt, doch sind hinlängliche innere Spuren ihrer wesentlichen Einheit vorhanden, die eben als innere, wichtiger sind, als die in der Zeit versoren gegangenen äußern. Denn wenn man in der indischen Alleinheit des Universums = Parabrama, das sinnenfällige Oben = die Lichtwelt = Brama, die Mitte = die Lustwelt = Wischnu, und das Unten = die Unterwelt = Shiwa, unterscheidet, so entspricht im preußischen Mythus der indischen Alleinheit vollkommen Perkunos, der Lichtwelt Schwaixtyx, der Leuchtende, der Lustwelt der bewegliche heitere Potrimpos, und der Unterwelt der hagere, bleiche Pikiello (Siehe die Abbildungen bei Hartknoch — Narbutt I., Tas. VI. sig. 11). Wählt man die astronomische Deutung der indischen Trimurti zum Hauptprinzip, so sindet auch diese,

weil fie mit ber fpsikalischen febr enge zusammenbangt, im Dothus vollständige Befriedigung. Denn bann tritt als ber Gine allgemeine Lichtgott ebenfalls Schwaixtyx ober ber Leuchtenbe bervor, ber fich aber in feinem Muge, ber Sonne, als Okkopirnos foncentrirt und baber mit ibm ibentisch ift. Daber erscheint auch Okkopirn in einer andern Götterreihe fammt Schwaixtyx als die oberften ober höchsten Götter, welche Götterreihe sich schon durch ihre Rahl 12 als aftronomifch erweifet (v. Parrot I., p. 895). S. b. Abbilbung bes Licht- und Sonnengottes Schwaixtyx im Marbutt (Taf. II. fig. 5). "Schwaitestix ober Schwaitix, ber allgemeine Lichtgott, ber Berr ber Gestirne, mard bei ben Preugen als allmächtige Gottheit angerufen, damit er gunftig und zur rechten Zeit leuchte (scheine) auf das Getreide, die Wiesen, Blumen und Thiere. Okkopirnos ift an fic ber Gott bes Simmels und ber Erbe (Nieba i ziemi), boch ift er im Berhaltnif zu Schwaityx untergeordnet" (Stryjkowski p. 156, 161). A. Jungmann halt im "Krok" (II., p. 878) Schwaixtix und Zwicz, Swicz, Znicz für identisch (nach Masch "Allterth." p. 88, S. 144). - Okkopirnos ift bann als Frublingssonne ber jugendliche Potrimbos, unbartig, frohlich, lachelnd und von feinen Berehrern geliebt. A. Frencel »de Diis Sorab." c. 10, S. 4: »Potrimpus imberbi ac la etantium ridentium que in morem liberaliter exporrecta fronte referebat juvenem, caput viridante e spicis corona praecinctum, putabant eum fruges herbasque et olera, quibus vivant homines e terra annuatim producere." Daher ist auch Potrimpus geradezu ber Gott ber Getreibe und als Licht- und Gonnengott auch Kriegegett (Sartenoch "Alt. u. neu. Pr." p. 186, 187). Geine Opfergaben maren mit Korngarben bedeckt (p. 161). Daber beuten ihn Biele richtig als bie Gonne, als Gottheit ber Fruchtbarkeit und bes Getreibes; benn er ift bie Bebingung bagu und v. Parrot bat Recht, wenn er fagt : »Die Unbartigkeit deutet auf die alle Jahre fich erneuernde Jugendsichkeit der Erde" (v. Parrot I., p. 835). -Okkopirnos fällt als fommerliche Sonne mit Perkunos jusammen, baber (wie bei Brama = Gonne) bas feuerrothe Antlig und bas mit Flammenstrahlen umgebene Saupt. Daber wird vorzugsweise ibm bas ewige Keuer gebrannt. Als winterliche Sonne endlich wird aus Okkopirnos fein Gegentheil, b. i. Mangel der Sonne, ober beren

Regation, baber ift Pikiello ber Berricher ber Finfterniß ober ber Unterwelt als die Regation ber sommerlichen Sonne eben fo, wie er als bie Megation ber Lagessonne, ber Mond, als bas allein Leuchtenbe ift; wodurch Schwaixtyx Okkopirnos jum blaffen, alten Pikielle, bem Schwaixtyx ber Nacht wird. "Erat autem Pikollo cana barba, facies pallida et rursum prospectans, caput fascia candida redimitum" (Ekhard »Monum. Jutreboc." p. 81). Und so wie im allgemeinen flawifchen Mothus ber Shiwa- und bamit ber Feuer-Dienst überhand nahm, so auch im Alt-Preußischen. Gine allgemeine Reuerverehrung mar durch gang Preußen verbreitet, wie Dingonz, Guagnini, Miechewia, A. Sylvius, Duisburg, Henneberger unb Hartknoch beweisen (G. v. Parrot I., p. 822). Mit ber Bervorhebung ber Gottheit ber Unterwelt ober ber Zerftorung mar auch wie bei andern Slawen ein graufamer Kultus verbunden. Mur Blut fonnte Pikiello verföhnen, und Menschen- und Thieropfer wurden ihm gebracht (Agl. 3. Boigt » Geschichte von Preugen").

5.

## Bon ben parfifden Clementen im flawifdeprenfifden Dhithus.

Ganz analog mit andern flawischen Mothen finden fich auch in ben altpreußischen Mothen parfische Elemente, b. i. Gottheiten bes Lichts und ber Finsterniß, und über beiben ein höchster Lichtgott, so wie ein höchster Gott ber Kinsterniß.

## a) Bon bem bochften Lichtgotte ber alten Preußen.

Der höchste Lichtgott ist der in seinem verdorbenen Namen gar nicht erkennbare Auschwo, dessen Wurzelwort Naruszewicz (II., p. 36) vollkommen richtig in dem slawischen oswiocam sindet, das "Erleuchten" bedeutet und im gemein Slawischen awsowiti heißt, daher der Awschweititel oder Auschweititel identisch mit Oswidelciel — der Erleuchter ist, woraus Auschweitos oder Auschweit, Auschwe entstand, welche Auschweite alle insgesammt vorkommen. Im Lichtgesen kommt er bei Stryjkowski (p. 156) und Nardutt als Auschler kommt er bei Stryjkowski (p. 156) und Nardutt als Auschler ist vor. "Derivatur Auschweitus a Soradica voce Woszwieczicz — illuminare, de quo sibi persuadedant

ď.

vitam ab oo sorvari." Bei ben Polen und Schlestern soll Auxthoias. Wissagist (ber allmächtige Sott, vielleicht ber erhabene hohe Leuchtende) in dem frühesten Seidenthum die höchste Gottheit gewesen sein (Tkany I., p. 3). Go wie der Apollo-Mythus mit dem Holiosoder dem Sonnenmythus ursprünglich identisch ist, und Apollo später als Gottheit der Seilkraft erscheint: so ist dasselbe der Fall mit der preusisschen Gottheit Auschwo, sie heißt der allgemein göttliche Arzt. Doch seine Identität als Mithras – Sonne ging nicht im preußischen Bewußtsein versoren, denn er wird von Naruszewicz (II., p. 36) ausbrücklich gleich Mithras pals der Wermittler zwischen den Wenschen und den höhern Göttern ausgesührt (poärednik miedzy ludámi a wyžszemi Bogi).]

Dieß ift überhaupt ein febr beachtungswerther Zug im flawifden Mythus, was beffen Beift betrifft, bag barin zweierlei vermittelnbe Sottheiten zwischen ben Menichen und ber bochften Gottheit vorkommen. Im allgemein flawischen Drthus nämlich Radegast und Swiatowit, im altpreußischen Potrebbog und Auschwe (Oswetitel), im lithauischen Protympos und Auschlawis. Doch weisen die feinern Nuancen diefer Gottheiten auf ihre Verschiedenheit und diefe auf ibren Urfprung aus verschiebenen Mpthuscoffen. Denn Radehost, Potrebbog ober Protrymbos erscheinen stets neben Porun, Siwa und Perkun, Pieklabog und Okkopirnos, Poklus eben fo wie im Indifchen Wischnu neben Brama und Shiwa, ja eben so wie biese bem Parabrama - Einer bochften Gottheit untergeordnet, nämlich bem Pramžimas; weil in bem Urmpthus ber Trimurti = Trigtaw ihre burdgangige Gleichheit und ihr gemeinsamer Urfprung aus Einem (zu bem fie fich felbft im Grunde im Berhaltniß ber Identitat als die dreigetheilte Birklichkeit (evepyeia bes Ariftoteles) jur einheitlichen, ununterschiebenen, unbestimmten Möglichkeit (durauc bes Aristoteles) verhalten) eben ihre Wefenheit ausmacht. Ja es wird bei diefen Vermittlern von ben alten flawischen Mythologen oft nicht einmal Eines bochften Gottes ermabnt und bieg aus bem tiefer liegenden Grunde, weil jedes biefer Wefen eigentlich felbst die bochfte Gottheit ift in einer beftimmten Beziehung. Daber bie Bedeutungen der Ausbrucke: summus paganorum Deus ober Deus Deorum, primatum Deitatis 2c. oft als Mertmale ben verschiebenften Gottern jugefdrieben werben (was

ohne diese Beziehung eine offenbare Unmöglichkeit ware, weil mit den Begriffen Summus, primatus u. dgl. der Begriff der Einzigkeit unzertrennlich verdunden ist. Bei den Vermittlern der zweiten Art wird jedoch immer ihr bloß relativer Vorzug ausdrücklich angegeben, indem sie Einem höchsten Gott untergeordnet und mit ihm nicht, wie die Trimurti, identisch sind. Denn die Vermittler dieser zweiten Art gehören ihrem Geiste nach dem parsischen Mythus an, in welchem Mithras, das Sonnenlicht, zwar vor Allem die Fruchtbarkeit der Welt und das Wohlergehen der Menschen bedingt, daher in seiner Identität mit Ormuzd allen andern übrigen gnten Gottheiten (den untergeordneten Licht- und Feuerarten) übergeordnet, aber selbst wieder dem höchsten Lichtgotte (Zeruano Akoreno) untergeordnet ist.

Much ber Kultus biefer beiben Arten von Vermittlern ift gang bem Geifte ihres Urmpthus angemeffen. Der indifden Dufterheit entfprechen (fowohl im Allgemeinen als im Befondern bei ben Shiwa-Berehrern) die blutigen freudenlosen Opfer und Gebrauche beim ursprünglichen alten Dieuft bes Radegast, Potrebbog ober Potrimbos (Hartknoch p. 157) - ber parfischen Seiterkeit im Allgemeinen unblutige Opfer (Sonig, Getreide u. f. w.) und Gebrauche bei bem urfprunglichen Dienst bes Swatowit, Auschwe und Auschlavis, Die sich gewöhnlich mit Luftbarkeiten endeten. Go fagt Holmold (I., c. 58, p. 43): "Consumatis juxta morem sacrificiis pepulus ad epulas et plausus convertitur. Est autem Slavorum" etc. Der Beisat und llebergang west autom" beweifet, baf bas Befagte fich auf bas Nachfolgende, bas vom Swatowit banbelt, und nicht auf bas früher vom Radogast Ermahnte bezieht. Der Begriff nad epulas et plausus etc." erinnerte namlich Holmold an ben bamit koeriftenten und verwandten ber patera, bes Onmbols bes parfifchen Beltbechers, Diefer an Mithras - Suantewit. Eben fo waren nach Naruszewicz Trinkgelage bei dem Auschwo-Kultus gebräuchlich, ja Naruszewicz nennt das Auschwe-Keft geradezu das Trinkfest (w tymże dniu pijackiego świątka).

In spatern Zeiten, als die indischen und parfischen Elemente bes Mythus im flawischen Bewußtsein sich gang vermengten und die Urbedeutung der Gottheiten verloren ging, mögen auch die Rultusfefte ber beiben Arten der Bermittler mit einander vermengt und blutige

Opfer eben so allgemein geworden sein wie im Oriente, als ber einfache Mithras-Kultus sich zu ben die halbe Welt bedeckenden Mithrampsterien entwickelte (Fotii »Bibl.» p. 1446. »Socrat. hist. occl.» IH., 2. Creuzer »Symbolik» I., p. 258).

Ein fernerer Jug der Id en titat bes Auschwo mit der Mithras-Sonne sind die drei heiligsten Auschwo-Feste, welche ganz den drei parsischen der Frühlingssonnenwende, des höchsten Standpunktes der Sonne (im Sommer) und des niedersten (im Winter), wo bei den Preußen das erste seiner Natur nach später zum Feste der Aussach im Frühlinge, das zweite zum Feste der Reise im August (Sommer) und das dritte zum Feste der Ernte im Oktober (beim Herannahen des Winters, besonders in den Ländern gegen Norden) umgestaltet wurde.

So wie im Slawischen die Anfangs getrennten Keste Turzyce und Letnice in das allgemeine Frühlingsfest zu Ehren der jugendlichen Sonne verschmolzen, so geschah Mehnliches im Preußischen und Lithauifchen. 3m Preufischen verschmolz namlich bas er ft e Auschwe-Seft mit bem Sefte Pergrubios, und im Lithauifchen bas Fest Wiosny (b. i. das Frühlingsfest) mit dem Porgrubi-Fefte (v. Parrot I., p. 358 - Narbutt I., p. 300); fo dag Auschwe als Frühlingssonne gang identisch mit Pergrubios ward, was durch die Einerleiheit ihrer innern Natur befordert murde, denn Auschwe - Wiosna ift biefelbe Naturveranderung von Seite ber Sonne, als Porgrubios von Seite ber Erbe. Daher wurde bei diefem Fefte Auschwe - Pergrubius angerufen: »D Pergrubius, bu bift es, ber ben Binter entfernt und ben lieblichen Frühling guruckführt. Durch bich grunen die Saine und Wiefen, durch bich belauben fich die Saine und Balber" (v. Parrot p. 358). Die Ibentitat bes Auschwo -Wiosna beweifet Marbutt (I., p. 301), wenn er fagt: ,2Bie nur ber erste Sonnenstrahl am 22. März (bem Tage bes Beginns ober Rommens der Frühlingssonne) erglangt, eilen Dabchen leicht gekleidet und barfuß burch bas Dorf, singen Lieder, tanzen und hupfen und geben vor, ber Wiosna entgegen ju geben" (že idą Wiosnę spotykac); felbst bei dem lithauischen Maifest (Agl. die flawische Turzyco = Majówka), Sekmine genannt, ward Auschlavis unter bem Namen Goniglo, d. i. ber Vertreiber, verehrt und angerufen, gleich

Mithras, um alle bofen und schädlichen Thiere zu entfernen. Ja Goniglo erscheint selbst als Buter und Birt aller guten Geschöpfe (wie ber Gonnengott Apollo). Marbutt (p. 808) gibt ein Lieb an, bas zu Ehren Goniglo's gefungen murbe, bavon befonders bie Strofe merkwurdig ift (nachdem ber Unruf »o Gottheit Goniglo" vorangegangen): "Wir huten und weiben die Ochafe und fürchten bich nicht, o Bolf, benn die Gottheit mit ben Gonnenstrablen balt bich gewiß ab (»Ganau ganau awijou - Až tau wiłke nebijou, Su saulinej płaukai, Dewas tau nelajskaj), worauf ber Chor singt: "Lado, Lado, Sonne mit ben Strahlen am Saupte" (Lado Lado Saute — Sumti per gatwe) (Von Lada später). Daß bieß genannte Fest ein Auschwe-Fest mar, beweiset Naruszowicz (II., p. 76 et segg.). Beil nun nach ber aftronomischen Bebeutung Wischnu - Potrimpos die Frühlingssonne felbst mar, fo lagt fic die Vermengung desfelben mit Pergrubius fehr leicht erklaren, die fich v. Parrot (I., p. 334) nicht zu deuten weiß und hinzufügt: »Es ift alfo eine Verwechslung mit biefen Göttern vorgegangen, und Potrimb ftatt Pergrubius in die Dreiheit aufgenommen."

Beim zweiten Feste, b. i. bem Feste bes höchsten Stanbes der Sonne, wurde Auschwe (nach Naruszewicz II., p. 76 et segg.) unter dem Ramen Gabie Diewaita, b. i. lieber Gott Gabie (Marbutt I., p. 18), gebeten, falls bas Betreibe (burch ben hohen Stand ber Sonne) ausgeborrt gefunden murbe, bie Botter ber Fruchtbarkeit um einen beffern Erfolg anzugehen. Diefes Fest hieß bei ben alten Preufen Kekyris, bei ben Lithauen Rassa. Nach Marbutt (I., p. 306) tommen bei biefen geften gang biefelben Bebrauche vor, wie bei ben flawischen Sobotki- ober Kupala - Feften. Mit diefen Reften ftehen in der innigften Berbindung die Erntefefte, indem babei die Wirkungen bes Gonnengottes Auschwe, b. i. bie Fruchte, eingefammelt wurden. (Creuzer "Symb." (I., p. 258) halt es für ein wesentliches Merkmal ber uralten Mithras-Religion, bag in ihr ber Sonnengott Mithras als Befamer und Befruchter angefehen wurde.) Um merkwürdigften ift bas lette Fest nach ber Ernte, beim Berannahen bes Winters. Auschwe erscheint babei noch einerfeits als ber Gott ber Fruchtbarkeit (sommerliche Sonne), anderseits fcon ale winterliche Sonne. Ale fommerliche Sonne ift er Sotwa-

ros, der naturlich mit Schwaintyx gleich gefest murde, weil fie beides dasselbe, nämlich die Sonne sind (Narbutt I., p. 17). Als winterliche Sonne ift Auschwe bei ben Preugen Ziemiennikas, bei ben Lithauen Kurko ober Kurchos (Marbutt I., p. 30). Bon Sotuar heißt es: (»P. Episc. Camaracensis Card. de Municheis Agapianis in Russia et Lithuania eorumque doctrinae cum ethnicismo affinitate." 1418. Cod. in fol. M. S. p. 185. - Narbutt I., p. 19): "Die Sonne gehört bei ben Lithauen unter bie Bottheiten bes erften Ranges mit bem Namen Sotuar, mas Beleber ber Belt ober Beltfeele bedeutet. Diese Gottheit bat bei benselben feine befondern Beiligthumer. Gie haben auch einige aftronomische Erkenntniffe. — Sie find bem Felbbau und ber Biehzucht fehr ergeben, baber erhält Sotuar auch als Gott der Niehzucht Opfer u. f. w. Marbutt fügt noch (p. 22) bei : »Solwar entfpricht fefner bem celtischen Belenus und bem flawifchen Białbog (b. i. bem höchften Gotte ober Swiatowit - Mithras), welche alle mit Apollo harmoniren. Diefer Gott (Sotwaros), ber ber Sonne gleich gehalten wird, ift ein Elementargott (b. i. er fteht im Berhaltnif jur Erbe) und ift als folder bie Gottheit des Erdenfeuers. - Die lithauischen Burtynikai, oder Burwis genannt, besangen in einigen ihrer Gefange Sotwar, die Gottheit" u. f. w.

So wie Auschwe als sommersiche Sonne identisch mit Sotwaros ist: eben so ist es Auschwe als winterliche Sonne mit Ziemiennik ober Kurchos, ober vielmehr Auschwe hört als Ziemiennik auf Auschwe, d. i. Erleuchter, zu sein, und steht so Sotwaros entgegen (Narbutt I., p. 33). Er wird zum Finstergott, d. i. zur Wintersonne, was besonders in den Ländern gegen Norden bei den langen Winternächten sehr erklärbar ist. Daher hat Narbutt ganz Necht, wenn er (I., p. 32, 33) Sotwar mit dem persischen Lichtgott Oromazes (Ormuzd) und Ziemienikas mit Ahriman identificirt und dieses Mythenelement geradezu aus Persien entstehen läst. Auch ist seine Besmerkung: "Nach unsern Beobachtungen entspricht Ziemienikas dem slawischen Czernobog oder Ziemiodog, welcher dem Białobog eben so entgegengesest war, wie Ziemienikas in der lithauischen Mythososie dem Sotwar entgegengesest ist;" für den allgemein slawischen Mythus eben so wichtig als an sich richtig. Nach v. Parrot (I.,

p. 361) murbe Kurko in einer fpatern Beit (bei ber Bieberberffellung ber früher gerftorten Gotterbreibeit) von ben alten Preufien fo gar in die Gotterbreiheit aufgenommen, ein Beweis, wie nabe er bem oberften Licht- oder Sonnengotte ftand. Von ben Bedeutungen, melde ber Inschrift auf ber Kurko - Fahne ber alten Preufen, die benfelben burch bie Kreugritter abgenommen wurde, gegeben werden, scheint die die richtigste ju fein, welche v. Parrot unter andern (p. 367) aibt: "Soher bes Simmels! Schmieber bes Donners! überschütte mit Ochlangen und Pfeilen ben Verheerer (urfprunglich Bolf) (Dew Korg supik s pustitais ys tuk Ssus nach Thunmann; - Taewa korge sep Pikse, puiste tais Ussa Tik sussi nach v. Parrot). Der Sieg ber sommerlichen Sonne über bie winterliche mag burch bas jährliche Zerftören von Kurcho's Bildnif angedeutet morben fein. Boigt »Gefch. Preugens" Konigeberg, I., p. 590. "Semel in anno collectis frugibus consueverunt confingere (nach Anbern confringere) et pro Deo colere, cui nomen Curcho imposuerunt (Sartknoch »Pr." p. 140). Doch ward weber im Preu-Bifden noch Lithauischen feine Berbindung mit Auschwe, ber Gonne. vergeffen; benn eben an bem letten Erntefeft, bas nach Marbutt bas große Fest (Wielkie swieto) hieß, ward er bankbar als ber Gott der Fruchtbarkeit verehrt: "Dir o Gottheit Ziemiennik opfern wir, ber bu in Rulle Mues und verliehst und und selbst gefund erhieltest (Tobie Boże Ziemienniku ofiarujemy, ktorys wszystkiego nam w obsitości dał, samych zdrowych zachował." Naruszewicz II., p. 76 et segg. Agl. Narbutt I. 311 et segg.). Ferner vergaß man auf feine urfprungliche Identitat mit Pergrubius nicht; fo fagt noch Sartknoch: "Es scheinet, daß Pergrubius fein anderer fei als Curcho" (p. 142). Daß aber Auschwe gleich Mithras in fpatern Zeiten auch ber geiftige Bermittler swischen bem hochften Gott und ben Menschen mar (wie ebenfalls Apollo burch bas Orakel), beweift die Thatsache, daß bei den Festen des Auschwo das Volk sich an sein Verhaltniß zu ben Göttern zu erinnern, feine in biefer Sinficht begangenen Fehler zu erkennen und zu bereuen pflegte, worauf ber Priefter bes Auschwe für jedes Bergeben eine Strafe bestimmte (J. H. Ursyn III. 10, p. 130 und Gronowius bei Naruszewicz II., p. 76 etc.).

ros, ber naturlich mit Schwaixtyx gleich gefet beides dasfelbe, nämlich die Sonne find (Narbutt I. terliche Sonne ift Auschwe bei den Preufen geitei ben Lithauen Kurko ober Kurchos ( Sotuar beift et: (»P. Epiac. Camarace. Agapianis in Russia et Lithuania cor ¿ cismo affinitate." 1418. Cod. in se 18 I., p. 19) : "Die Gonne gehört bei en bes erften Ranges mit dem Ram ; 3 ober Beltscele bebeutet. Dief de fonbern Seiligtbumer. Sie ! ! ınd fondern Beiligthumer. Gie ge= niffe. - Gie find dem & Je ben ber erbalt Sotuar auch ~rie= butt fügt noch (p. 2° ... ausbrücklich, Belenus und dem ...enheit an die brei Jah-Swiatowit - N nationen gebrauchlich mar. Dan Gott (Sotwar ... einen affatischen Urfprung haben, faat ...er Reise nach Perfien (p. 143) aus, in welcher targett (b. Gottbeit ' ..ern und Rumanen einen gleichen Urfprung mit ben Glaireibt und bei benfelben berlei Jahresfeste ebenfalls vorfindet zewicz II., p. 78).

gon dem höchken Gotte der Finsterniß bei ben alten Preußen und Lithauen.

Die Uebereinstimmung preußischer und lithauischer Mythen ist sereits im Obigen angedeutet und wird immer mehr und mehr offenbar. Go auch in hinsicht des höchsten Gottes der Finsternis. Bas oben in dem allgemein slawischen Mythus zum Theil vermuthungsweise behauptet wurde, daß auch unter den schwarzen Göttern Einer der höchste war, findet sich im altpreußischen Mythus bestätigt. Im Range gleich Ahriman, dessen Beiname der Verwüster ist, und in Uebereinstimmung mit dem Grundcharakter der Urkunden der Parsen, welchem zusolge "Ahriman und seine bösen Geister als Bewohner der Steppen und Büsten gedacht werden" (Creuzer "Symb." I., p. 228), sindet sich dort Puszcz (Puscotus), im Lithauischen Puskaijtis — der Verwüster (von Pustoszyć — verwüsten, Puszcza — Büste),

Reich voll Damonen beherrscht, welche unter Zwerund beshalb Parstuki oder Baystucy (Däumlinge
1 = Finger), oder Markopoty (b. i. die Knur'on Markotny = verdrießlich, oder von Mar,
'utet) oder auch Koltki (vielleicht mit dem
'ei Burzel) genannt werden (S. Grimm's
Sie pslegten in der Dämmerung oder
necken. Besonders unter Hollunder'etrieben haben (Naruszewicz II.,
VVI., p. 115) sagt: "Sub samcoeca olim Prussorum gens
in locis vana haec persua-

.11, ut credant sub sambucco morari s ub terraneos (A. Frencel, c. 25. bei .., p. 207). Siezu fügt Ekhard (»Monum. Jutreboc.»):

riman unter ber Erbe im Finftern wohnt und ebenfalls

. praeterire non possum superstitionem nostratium, si quid mali habent, sub sambucco sepelire solent sperantes, sese hac ratione curari." Von den Koltki beißt es bei Ekhard (p. 84) ferner: »Apparebant Koltki aegrotis, praesertim no cturno tempore, luna lucente, credebantur etiam tum nutritoribus suis comportare frumentum ex ingratorum horreis et granariis ablatum" --- (p. 85): "Credebant Kobalos non tantummodo in astrusis aedium speluncis strueque lignorum, verum etiam in aquarum cavernis habitare, ex quibus nonnunquam damna inferrent, quae persuasio multis in locis ex Gentilismo residua est." Gie pflegten auch ben Eltern bie Kinder wegzunehmen und fie mit Bechfelbalgen zu vertauschen. Stryjkowski ermant ber Perstuki und Markopole jugleich mit Poklus, bem Gotte ber Unterwelt, und ber bofen fliegenden Damonen ("Kron." p. 156). Dem unterirbischen Gotte Puschaitis pflegte man bes Abends ju opfern mit großer Furcht und Bittern, und legte die Baben unter Sollunderftrauche bin (Ibid. p. 158). Czernobog war ausbrucklich ein Beiname bes Berstuk, wie die nobotrit. Alterthumer" von Mafch beweisen. Berstuk ift im Mit-Preußischen bas, mas im eigentlich Glamischen Pikuljk ift. Diefer ift aber ursprunglich nichts Underes, als Pekelnik,

d. i. der höllische oder ein kleiner Pikolo, d. i. ein kleiner Gott der Unterwelt. (Bgl. : »Ahriman war in den Finfterniffen mit feinem Gefege. — Endlich machte ber Urge fich auf, bem Lichte fich nabernd. Mls er es erblickte, wollte er es entweihen, allein burch beffen Ochone. Glang und Starte geblendet, tehrte er von felbft gurud in feine bide Finfterniß und brachte hervor ein gablreiches Seer von Dew's und bofen Rraften, um hiedurch die Welt ju befampfen. Ormuzd fab diefes gräßliche Bolk ber Faulniß und Argheit, bas nicht verdiente, gefcaffen ju werden" ("Zend Awesta im Kleinen" p. 107, 109). -Es wurde Puszcz mit feiner unterirdifchen Beifterfchar nicht bloß in Alt-Preufen und Lithauen (Marbutt I., p. 118, 119), sondern auch in den umliegenden flawischen Candern verehrt, und es ging die leife Sage durch das gange Land, bag biefe Zwerge die Machkommen ber durch die alten Preußen verdrängten Ureinwohner waren (Hartknoch diss. XVI., p. 115). Grimm ("beutsche Mythol." p. 256) fagt: "Den Luneburger Wenden bießen ihre unterirdifchen Beifter Gorzoni (Bergmannlein, von gora = Berg), und man zeigt noch die Berge, wo fie gehauf't haben follen. Gie pflegten von den Menschen Baugerathe ju leihen und beuteten bas unfichtbar an, bann ftellte man es ihnen hinaus vor die Thur, Abends brachten fie es gurud, an bas Fenfter klopfend und ein Brot aus Dankbarkeit hinzulegend. Much die esthnische Mythologie hat ihre Unterirdischen (Maallused = unter ber Erbe) (p. 696). Laufitifch beißen kleine Zwerglein Ludki (b. i. Eleine Menfchen). Nachts kommen fie aus unterirbifchen Bangen, aus Mauslöchern, jum Vorfchein. Wer fein hausliches Glud lieb hat, beleidigt fie nicht. But aufgenommen, laffen fie ansehnliche Berehrungen gurud. In ber beutschen Lausit nennt man einen Eleinen Denschen scherzweise Lottchen. Es find die Koltki anderer Glamen."

Aus dem eben Angeführten zu urtheilen, mögen in den mythischen Gestalten der Parstuki zweierlei Wesengattungen verschmolzen sein, die der alten verdrängten Ureinwohner, die sich wahrscheinlich in die Gebirge (Gorzoni), musten Gegenden (Puszcza = die Buste) und in die Balber zurückgezogen haben (daher auch Puszcz der Gott der Wälber war), und die der bösen Geister unter der Herrschaft Eines Obersten, gleich Ahriman im alten Mythus.

# Von den Grundzügen der lithanischen Mythen.

Wenn schon bie altpreußischen Mothen gur Aufhellung und nabern Bestimmung der eigentlich flawischen durch ihre innere Berwandtschaft mit denselben bienen konnen: so ist dieß bei den lithauiichen (im weiteren Ginne, b. i. die Mythen ber Liwen, Letten, Efthen u. f. w. in fich begreifend) noch mehr der Fall. Darauf weiset schon die ursprüngliche Verwandtschaft ber altpreußischen, lithauischen und flawischen Sprache bin, welche bie gelehrteften Filologen und Siftorifer, ¿. B. Dobrowský, Thunmann, Pott, J. Ch. und Fr. Adelung u. f. w., anerkannten. Unton (in feinem Berte : »Erfte Linien eines Verfuches über bie alten Glawen" I. Bb. Vorrebe. p. 3) nennt bie ausgestorbenen Preußen Blachen, Letten und Lithauer, »Salbstamen" weil ihre Oprache (bie flawische) noch mit einer andern und oft fo febr vermischt ift, bag die erstere nur bervorschimmert. 2. Bobien ("Sift. 'u. lit. Abhandl. d. kon. deutsch. Ges. in Konigsberg" I. S. 1830) erklart die lithauische Sprache ber Sanskrit-Sprache unter allen europaischen am nachsten ftebend (G. Mbefa : "Beitrage gur Kunde Preu-Ben6" I. Bb., 6. Sft., 1817. - »Pamietnik Warsz." 1822. -Wiszniewski: "Hist. lit. polsk." J., p. 216) (Ngl. Šafařjk: "Starož." p. 859 et segg.). Die Oprache ift aber ber verkorperte Beift eines Bolkes, sie ift sein Awatar, in welchem sich dieser wirksam beweiset. Die gegentheiligen Unfichten, welche eine urfprüngliche Verwandtichaft biefer Oprachen mit ber flamifchen laugnen, feben zu febr auf die Begenwart oder doch die jungste Vergangenheit diefer Spraden, in welcher fie der flawischen ungemein entfremdet find. Much gibt es viele Elemente in biefen Bolferschaften, die wirklich einen fremdartigen Urfprung und baber auch eine heterogene Oprache haben; fie find aber bloge Elemente. -

Und so wie die altpreußischen Mythen durch manche ihrer Elemente den Uebergang der flawischen in die germanischen bilben, so übergeben durch die lithauischen die flawischen Mothen in die nordasiatischen (durch ihr finnisches Element) und reichen dem Schamanenthume der nordasiatischen Völkerschaften, welches noch heut zu Tage besteht, die Sand, wiewohl sie auf einer andern Seite Elemente enthalten, die entweder einen sehr hohen Grad der Selbstentwicklung des ursprünglichen Mythus oder eine engere Verbindung mit Römern und Griechen, so wie eine dadurch erzeugte Mythenmittheilung beurkunden.

Die Sauptgestalten ber lithauischen Götter und Reste vollständig anzugeben, wurde ohne eine unwiffenschaftliche Wiederholung bes icon bei der übersichtlichen Darstellung der preußischen Mythen des Inhalts wegen nothwendig Vorgebrachten, unmöglich fein. Ja, es verschwimmen die Gottheiten beiber Bolkerschaften eben ihrer innern Verwandt-Schaft halber, oft so mit einander, bag man eigentlich auch nur von preußisch-lithauischen Mythen sprechen follte. Und in der That werben von den Mythologen bei der Darstellung preußischer auch stets lithauische Mothen und umgekehrt abgehandelt, wie es g. B. bei Stryjkowski, v. Parrot, Narbutt u. 21. geschieht. Nur verhalten sich bie lithauischen Mythen zu den preußischen wie der Reiche zu den Urmen. Denn wenn man sich bei den preußischen und den allgemein flawischen Mythen mit den äußerlichsten Merkmalen-Resten begnügen muß und den Geist derselben fast nur durch Hypothesen, Unalogien und Induktionen erhaschen kann: so bestätigen die lithauischen Mythen nicht nur vollständig die Resultate besonnener Forschungen in den preußischen und flawischen Mythen, fondern bieten auch direkt Elemente bar, welche sich sowohl bem Inhalte als der Form nach oft den ausgebildetften Mythen (ja felbst den griechischen) an die Geite stellen konnen. Die oft wunderbar rein erhaltenen alterthümlichen Elemente des lithauischen Mothus (benn eine Urt Zend Awesta, Veda ober Edda besteht ebenfalls in Lithauen wie in andern slawischen Ländern nicht) finden in Sinficht diefer ihrer Erhaltung allerdings in manchem gattifchen ihre außere Erledigung, g. B. in ihren weniger feindfeligen Verhältniffen zu andern Nationen, in ihren feltenen und unbedeutenden Wanderungen und vor Allem in ihrer fpatern Bekehrung jum Christenthume und der damit verbundenen Ausrottung heidnischer Gebrauche und Gewohnheiten. Denn von den flawischen Boltern nahmen zuerst Dabren und Gudslawen im achten und neunten Jahrbunderte driftlichen Glauben an, unter ben Rordflamen Obotriten im neunten, bann Bohmen und Polen im gehnten, Gorben im eilften, Ruffen ju Ende bes zehnten, Ungarn im Beginn bes eilften, Lieven und Letten im zwölften, Efthen und Finnen im zwölften und breigebnten, Lithauen erft im Unfange bes fünfgebnten" (Grimm "beutsche Mythol." p. 2). Die hinreichende innere ober objektive Erflarung der gulle und des Reichthums ber lithauischen Mythen findet fich aber nur in bem urfprunglichen Volksgeiste, auf welchen die Mythen als Resultat und Birkung wie auf ihren Grund und Urfache weisen. Diefer Reichthum ift es auch, welcher aus ben Reften, bie fich im Mythus anderer flamifchen Nationen befinden, auf deren ebemalige Boblhabenheit schließen läßt und die oberflächliche Unficht derjenigen hinreichend widerlegt, die ba meinen, bas alte Glawenthum fei mythen- und gotterlos gemefen. Man fann fich hiebei, bes gleichen Berhaltniffes wegen , ber Borte Grimm's ("beutsche Myth." p. V) bedienen, welche er in Sinfict bes Verhaltniffes beutscher und fanbinavifder Mythologie aussagt, wenn man ftatt »norbifd" lithauifd und fatt »beutsch" flawisch substituiret: Diemant zweifelt, bag bie lithauische Oprache mit in ben Rreis ber übrigen flawischen Dialette gezogen werben muffe, noch ift befrembet über bie große Einftimmung aller unter einander. Eben fo geringen Unftog haben die Rechtsforscher an dem auffallenden, bis in Formeln und Worte reichenden Einklang lithauischer und flawischer Gebrauche genommen. Für ben beidnischen Glauben hat man eine andere Meinung gefaßt, weil seine Quelle in Lithauen reichlich, im Glawischen fparfam flieft: biefe febr begreifliche Verschiedenheit ift ju ber boppelten Folgerung migbraucht worden, um ben Urfprung ber lithauischen Mothologie ftebe es verdachtig und bas übrige Glamenthum fei gotterlos gewefen. Mus bem Mangel bes armen Bruders fchloß man nicht etwa, daß er fein Gut verthan, sondern bag ber reiche Bruder fein Bermogen unrecht erworben habe, aus der Bohlbabigfeit des Beguterten entnahm man, daß der Dürftige gar nicht reich gewesen sein konne. Niemals hat eine falfche Kritik arger gefrevelt, indem fie wichtigen unabwendbaren Beugniffen tropte und die naturgemäße Entwicklung nabverwandter Volksstämme läugnete.

:

## a) Anthropogonisches Element im lithauischen Mythus.

Das, wodurch fich ber lithauische Mythus von andern flawischen auszeichnet, ift bas anthropogonische Element besfelben, bas burch ben wohlthätigen Einfluß fremder Mythenelemente eine viel lebhaftere Farbung bat, als der Grundton der flawischen Mothen vermuthen laffen follte. Doch findet bas indische Gine und MU = Parabrama in dem lithauischen mythischen Wesen Pramžimas so ziemlich sein entsprechendes Ebenbild, durch das Alles, mas ift und mar, murbe, ift und fein wird durch eine unbedingte Nothwendigkeit. "In bem obern himmlischen Raume" (heißt es "Dzieje starožytne narodu Litewskiego" przez Th. Narbutta. Wilno, 1835. I., p. 2) sift der Palaft ber urfprunglichen und allgemeinften Gottheit, die mit Nothwendig= feit die Menschheit, die Gotter und die gefammte Natur leitet. Der Palaft heißt Pramžu, in ihm wohnt der hochfte Berricher des MUS, Pramžimas genannt, mas vorher bestimmtes Los bedeutet. Geine Berrichaft hat teine Grangen. Ginft, als er vom Fenfter feines himm= lifchen Palastes die Welt überschaute, nahm er auf derfelben viel Uebles wahr, als Rriege, Mord, Betrug u. dgl. Er fchicfte baher auf bie fundige Belt zwei furchterlich muthende, riefige Befen Wandu und Weja (Baffer und Sturm), welche mit ungemeinem Sturze auf bie Erbe nieberfielen, und zwanzig Nachte und zwanzig Tage bie Erbe ganglich verwufteten. Pramžimas fab auf die verwuftete Erbe berab, gerade als er die himmlischen Ruffe af. Er schleuderte baber auf die Erde eine Nufschale, welche unweit des Gipfels des höchsten Berges hinfiel, wohin sich mannigfaltige Thiere, ja felbst einige Paar Menfchen geflüchtet haben, um fich zu retten. Mue ftiegen in die Mußichale, welcher die Riefen nicht schaden durften. Gie schwamm in dem allgemeinen Untergange ber Belt einher. 216 nun die Gottheit jum britten Male auf die Belt herabsah, reuete es fie. Sie verbannte die Riesen . in ihre alten Wohnungen, die Bemaffer flogen ab, ber Sturm legte fich, und ein heiterer, verjungter Simmel erleuchtete Alles. Die Menfchen verliefen sich in die verschiedenen Weltgegenden, und nur ein Paar blieb in jener Landschaft, aus der die Lithauen stammen. Dieses Paar aber, weil es schon alt war, hatte keine Nachkommen. 216 nun diefe armen Alten faben, baf fie balb ju Grunde gehen werden, und Riemanden batten, bem fie ihre Guter jum Leben, ihre Korper jum Begraben übergaben, gramten fie fich über die Magen. Pramkimas fandte ihnen als Tröfter Linxmine, den Regenbogen, der ihnen rieth, über bie Bebeine ber Erbe ju fpringen. Mus ihren neun Gprungen wurden neun Paare, die Uraltern ber neun lithauischen Stamme." In diesem anthropogonischen Mythenfragmente erblickt jeder Kenner bes Alterthums bie mannigfaltigften Elemente ber verschiedenartigften Mythen auf die wundersamste Weise vereint, und nicht leicht ware die Frage nach beren Ursprung und Vereinigung zu beantworten ("Die Gunbfluth nebft 3 andern ber wichtigften Episoben bes Mahabharata" übst. v. Bopp. Berl. 1829). Auch dem Jupiter waren Ruffe geweiht. Gines geheiligten Rufbaumes wird ebenfalls in "Vita 8. Ott." (III., c. 15, p. 512 und 715) erwähnt: »Destructo igitur fano cum vir Dei reverteretur, arborem nuceam praegrandem idolo consecratam cum fonte, qui subterfluebat, invenit" (Ngl. Hartknoch diss. VI., ad »chron. Pruss.» p. 110 et segg.).

Stryjkowski nennt die Gottheit Pramžimas Prokori mos (»Kron." p. 156). Zum Theile mahnt diese mythische Gestalt an die parsische Zeruano akorono, d. i. die granzenlose Zeit, zum Theil an das griechische Eiuzoperor und das römische Fatum.

Das mythische Wesen Woja, ber Sturmwind, scheint mit bem indischen Waju (Pawanu), b. i. ber Sturmgottheit, und bem flawischen Wanj, bas Streichen ber Luft, eben so zusammenzuhängen, als Wandu (ber Regen) mit bem indischen Wah, b. i. bas Wasser.

β) Bon der lithauifchen Trimurti und der Mannweiblichfeit mythischer Befen.

Unter Pramaimas dem MI-Einen, welches wahrscheinlich durch ben Einfluß fremder (ffandinavischer?) Mothen personificirt wurde, und daher aus seiner indischen Unbestimmtheit heraustrat, steht dann die Götterdreiheit Perkunas, Potrimpos, Poklus. Diese mögen die lithauische Triopa, b. i. Dreigestalt (= Trimurti) sein, welche nach Narbutt (I., p. 87 et seqq.) im Jahre 1811 ausgefunden wurde.

Die weibliche Gestalt in ber Triopa, von welcher Narbutt fpricht, mag entweder die hervorhebung bes weiblichen Elementes bes lithauisichen Shiwa — Poklus sein, wie es im allgemein Glawischen ist

(Prove - Radegast - Siwa, Dea Polaborum), ober bie bagere Bestalt Pokollo's, oder endlich nur die jugendliche Gestalt Potrimpos felbft barftellen und mit einem von biefen Beiben verwechfelt worden fein, mas bei bem fehr beschädigten Bildniffe leicht möglich war. Diese britte weibliche Gestalt in ber Trimurti ift nicht nur barum mertwurdig, weil felbst auf ben echt indischen Trimurti - Bilbern zwei mannliche und ein weiblicher Ropf gefunden werden, ftets aber ber Gine schöner und jugendlicher als die andern ift (ba er die Personifikation ber Frühlingssonne ist - Rhobe I., p. 304), sondern auch darum, weil bann ber germ. - fandin. Mythus mit bem flawischen etwas Unaloges hat, dem Brama — Piorun — Perkun entspricht dann Thor; dem Wischnu - Radegast - Potrimp , Othin (Bodan), und ber Parvati - Siva, Frigge (auch im Glamifchen heißt Siwa öfters Prija). (Wgl. die Ubbildung und die urkundlichen Beschreibungen der nordischen Gottheiten in S. J. Stefanii: , Notae uberiores in Hist. Danic. Saxon. Gramm." Goroe in Danemart, 1644. p. 139, 140.) In Thunmanns "Untersuchung üb. d. alt. Gefch. einig. nord. Bolk." (p. 274) beift es fogar: "Die Frea oder Freia bekam in Gkandinavien ben gunamen Wanadis, b. i. die Gottin der Wenden, vermuthlich, weil ihr Dienst daselbst ursprünglich von den Wenden herrührte."

Die Mannweiblichkeit bes indischen Mythus findet sich nirgends in so hohem Grade ausgedrückt, als bei den Lithauen. Nach Stenders ("Lett. Gramm." Artikel Mythol.) hat dort jedes mythische Wesen ein doppeltes, mannliches und weibliches Geschlecht, und jede Gottheit wurde als weibliches Element Mathe, d. i. Mutter, als mannliches Element Thews, d. i. Vater, genannt, welche Beisätze noch auf ihren indischen Ursprung als Symbole der Erzeugung hinweisen. Eben so hat sich in keinem slawischen Mythus das weibliche Element so vollständig erhalten, wie in Lithauen.

y) Bon den weiblichen Elementen der Sauptgötter-Dreiheit im lithauischen Mythus.

Die Urkraft im Indischen ift als weibliches Element berselben Maja oder Bhawani. Diese findet im Lithauischen ihr Ubbild an der Gottheit Laima.

### l. Maja — Laima.

Laima, die allgemeine Berricherin im himmel und auf Erden. Die Quelle bes Entstehens, Lebens und Bergebens [analog dem indifchen Schaffer (Brama), Erhalter (Wischnu) und Berftorer (Shiwa)], weßhalb fie auch die Dreigestaltete ober Triwejde (als die Trimurti in fich faffend) genannt wird. Als Triwejde mare fie ber flamifchen Trigla gleich, die bei Forrario mit brei Ropfen, den Salbmond in der Sand haltend, abgebildet ift (»Costum." Vol. IV., Europ. Tavol. 63, f. 2. - Bgl. die flaw. Zlota Baba). Gie faßt, gang entsprechend ber indischen Mythenansicht, wohlthatige und furchtbare Elemente in fich, und heißt in letterer Sinficht Miedzioima (Bgl. Ježi - Baba). Da fie im Grunde die Allheit felbft mar, fo läßt fic ihre Ungahl Namen, b. i. ber Bezeichnungen ihrer verschiedenen Beziehungen, leicht erklaren. Gie ift zuvörderft bie allgemeine Erden-Mutter = Zemmes Mathi, welche burch die ewig waltenben Maturfrafte - die ihr untergebenen unfterblichen Jungfrauen Swehtas -Mejtas lebt und wirft (Narbutt I., p. 79. - »Ausland" N. 279, 1839). Sie ift die Gottermutter ber Efthen, deren Tacitus »Germ." c. 45 ermahnt. Gie ift die flamifche Ziwa ober Džiwa in ihrer Urbebeutung (Stredowsky "Sac. Mor. hist." p. 52), und vereinigt in fich bie Merkmale der griechischen Hera (Agl. Uschold's » Norhalle" I., p. 185 et segg.) und der romifchen Vonus; daber fie ebenfalls mit der flawischen Krasopani zusammenfällt. Mit Recht fagt Safarjk ("Starož. Slow." I., p. 370): "Die Esthen waren ein felbbauendes und landwirthliches (hospodarský) Bolk. Die Mutter ber Götter, welche die Esthen ehrten, war die preußisch-lithauische Seewa oder Zemmesmahti als bie Bottin bes Sommers und Getreibes (Ceres), bie flawische Ziwa." Zemmesmahti findet ihr entsprechendes Korrelat an der flamifchen Zemena, b. i. der Erdengöttin, mahricheinlich bei ben Polen und Ochleffern ein Beiname Dewana's (Tkany II., p. 209), oder Baba's als Erdenmutter (böhm. Země mátě) (Krok II., p. 384; bei Wacerad: Zeme = Dea Terrae). Alles bieß find Gestalten ber indischen Maja, beren Spuren sich selbst dem Laute nach im flawischen Mythus vorfinden. Heißt es doch in den "Wien. J. B. d. Lit.": » Maia (Dea Maia, Avia, Nutrix, Magna mater), die Muernah-

rerin und Gebarerin ift Sefiod's Motis, Die Rundigfte weit vor fterblichen Menfchen und Göttern." Es ift ein fonderbares Bufammentreffen, baf bei ben Gerbiern (Borbi), beren Plinius (VI., 76) und Ptolomaus auch jenseits bes Tanais gebenken, jest noch Maja ober Majka, so viel als Mutter, heißt. Doch nicht bloß biese, sondern vorzüglich auch die jedesmalige Verpflegerin oder Allernahrerin, welche hier wie in Glawonien der Wirthschaft wöchentlich vorsteht, führt jenen Namen. Auch wurde erft vor ein Paar Jahren in den unterirdischen Gruften bei Kertsch das Bruftbild einer Ceres - Diana gefunden, auf deren Saupte Rornahren des Mondes hervorblicken." [Maja = Ceres = Δημήτερ = Δαμάτερ = Γημήτερ = Erden = Mutter = Mutter = Erde = Metis (nach Ritter) nicht bloß bas weibliche Prinzip, sondern Mannweib (»Wien. J. B. b. Lit." 20. Bb. p. 275).] - Beil ferner fast bei allen Wölkern bes Alterthums eben fo wie bei ben Indiern die Sonne und der Mond als das erzeugende Prinzip galten, und der Mond in Indien das weibliche, die Sonne das mannliche Element besfelben reprafentirte, Bhawani — Maja — Laima aber fammt Parabrama — Pramžimas im Grunde, besonders nach ber aftronomischen Deutung, mit bem Monde und ber Sonne ibentisch find, fo ift es erfichtlich, warum Laima auch als Schutgottin ber Liebe und Ebe eben fo ericheint, wie in einer engen Beziehung jum Monde = Mones, in welcher fie felbst Menule heißt, und oft gang mit Menes identificirt wird. Sie beißt bann auch bie Berricherin ber Beftirne Zwaigzdunoka (Muge ber Gestirne), kennt ben Lauf ber Gestirne, berricht über bie Nacht und die nachtlichen Geschäfte, fieht mit heiterem Muge beim Mondschein auf die Belt und steigt bei bem Mondeswechsel herab. Sie gurnt bann, wendet ihr Geficht hinweg und verbirgt fich im Gewölke. Ihre Identitat mit dem Monde beweisen auch viele Lieber in der Sammlung L. J. Rhesa's "Dainos," d. i. lithauische Volkslieber. Go ichenkt fie in ber norbischen Sommerzeit (p. 11) "ber Sonne einen gangen Lag" ("Lajme lome Saufzes diinate"). So ift es auch im Inbischen. Maja in ihrer Ibentitat mit Bhawani (Creuger "Onmb." I., p. 394) ift die Mondesgottheit.

Der Regenbogen erscheint im Lithauischen oft als Gurtel ber Laima, als Firmament (Laumes josta) — (Grimm: "beutsche Mytholegie" p. 428).

#### Saraswati - Perkunatele.

Bie fic Parabrama jur bestimmten Gestalt Brama's entwickelt, fo entwickelt fich Maja gur Baraswati, bem weiblichen Elemente Brama's. 3m Lithauschen ift es Perkunatele, beren Ramen schon auf ihr Berhaltniß zu Brama - Perkun weiset. Gie übt mit Perkun zugleich die Macht über ben himmel und die Erde aus. Narbutt (I., Taf. I. fig. 2) gibt eine Abbildung von ihr, nach welcher fie auf Bolfen thront, und gleich Perkun - Jupiter einen Bligftrahl in ber Band balt. So wie Jupiter mit Brama, fo hat Perkunatele mit Juno eine überaus große Mehnlichkeit, und wird mit berfelben oft gleich Thotys = bem Gemaffer, Beltmeere, genommen. 2118 Beltmeer nimmt Perkunatele jeden Sag bie Sonne in ihren Schoof auf, um fie ju baben, und ericeint felbit als Mutter Perkunos. Dieg wirb in seiner Unalogie mit dem indischen Mythus besonders durch Kolgendes erklarlich: a) »Alle indischen Filosofen halten (nach Jones "asiat, research." I., p. 197, und Creuzer "Symb." I., p. 402) bas Baffer für das urfprüngliche Element und erfte Bert ber Schöpfung. In Menus Gefetbuche heißt es: Der felbftftandige unfichtbare Gott schuf zuerst bas Wasser, und gab demselben die Kraft der Bewegung. Durch biefe Kraft entstand ein golbenes Ei, bas wie taufenb Gonnen glangt, und in biefem mar Brahma, ber Gelbstständige, ber große Bater aller vernünftigen Befen geboren." Alfo erscheint auch im Inbischen bas Baffer als Mutter bes Brama, b. i. als Perkunatele. B) Maja ift überhaupt bas weibliche Element Parabrama's, fo wie Saraswati Brama's, baber fich alle Urten weiblicher Personifikationen in ihr einen. Gie ift bemnach Mutter, Schwester, Gattin. Eben fo Perkunatele, bie als Baffer Mutter bes Perkun eben fo gut ift, wie als bas erzeugende Sonnen- und Beltlicht (gleich Juno) feine Bemahlin (Agl. Narbutt I., p. 49. Art. Perkunatele).

3

#### Lakschmi - Lada.

Wischnu in seiner erhabensten Personisitation, d. i. in der Krischna-Amatare ist der Gatte der Lakschmi (Creuzer I., p. 419) die sonst auch als allgemeine Götter = Schakti, d. i. als weibliches Prinzip über=

haupt, und beghalb ebenfalls als die Gottin ber Ochonheit und Liebe bargestellt wird. Go wie die erstern Thier-Awataren Wischnu's (wie oben angedeutet wurde) ursprünglich die allmälige Erzeugung ber Erbe bedeutet haben mogen ober ben Durchgang ber Sonne burch bie verschiedenen Reichen des Thierkreises; so erscheint Wischnu in bem Krischna-Amatar als Conne, beren Zeichen er auch an ber Stirne tragt (Creuzer "Onmb." I., p. 422), und zwar entweber fiegreich aus einer Connenfinfterniß tomment (wie Paulinus ("Syst. Bram." p. 152) vermuthete), ober noch mahrscheinlicher, als die Sonne fiegend über die Winterszeit, deren garbe er auch führt [benn Krischna bebeutet die schwarze Person, und Krischna-Awatar den descensus in personam nigri (Creuzer I., p. 419)], also die Sonne in ihrem Uebergang (ober Gieg) jur Fruhlings- und fommerlichen Gonne (woburch fich auch die Identificirung Wischnu's mit Brama und Shiwa in diefem Awatar erklaren ließe). Wenn man daber von bem Siftorifchen absieht, bas bem Krischna-Umatar entweder jum Grunde liegt, oder mit demfelben fpater verbunden wurde, fo erfcheint Krischna als bas Bild ber neuen jugenblichen fiegenben Gonne felbft, und faut fo mit bem perfifchen Mithras zusammen. Im Lithauischen ift Wischnu - Schwaixtix (b. i. ber Lichtstrahlende), [auch Krischna führt ben Beinamen der Lichtstrahlende (Creuzer I., p. 424)], identisch mit Mithras - Auschwe, besonders als Sotwaros (fiehe oben bei ben 3 preugisch-lithauischen Jahresfesten), ja es wird Schwaixtix (von Narbutt I., p. 17) sogar als ein bloßer Beiname von Botwaros, ber Sonne, und zwar ber siegenden, angeführt. Sotwaros beißt auch Gabie, mas im Lithauischen die Bedeutung: belebender Strahl der Sonne, hat (nach Narbutt I., p. 18, welcher babei auf die Ausbrucke Gabalus, Heliogabalus aufmertsam macht). Narbutt sagt: "Sotwaros ift der Gott des Tageslichts, der Birten, der Dichter und Mergte" (Bal. den Sonnengott Apollo) - (p. 17): "Denn nach lithauischen Unsichten ist die Sonne nicht bloß die Quelle des Feuers, Lichtes und Lebens, sondern auch der Beilung aller lebel. Das Beilen des Schlangenbiffes, bas Muffinden von Beilkrautern, ja, mit einem Worte, bie gesammte magifche Beilkunft ftand unter bem Schute ber Sonne, welche man in diefer Sinfict Lelus nannte." - Rach Stender's lettischem Lexikon bedeutet der Ausbruck Lelus jufolge der Eigenthumlichkeit der lithauischen Sprache den Glänzenden, Excellons, falls dieser Musbruck auf einen Menschen bezogen wird, fo wie im Gegentheile den Großen, Magnus." - "Aus einem Gefange ift zu entnehmen, bag die Aerate und Araneien unter bem Schute des Lolus ftanden. Dieß alles tann gur Erklarung zweier Mythen dienen, die in der nordischen Mythologie noch wenig verdeutlicht find. Mus den Forschungen über die lithauische Mythologie lagt fich vermuthen, dag Lelus und Lela 3millinge mannlichen und weiblichen Beschlechts, Rinder einer Bottin, wahricheinlich der Lado (Latona) waren, und im griechischen Mothus eben fo bem Apollo und ber Diana entsprechen, wie im flawischen bem Lel und Polol" — (p. 20): "Eigenthumlich ift es, daß bas flawische Lelum - Polelum, Lelus und Lela ober unter bem Gemein-Mamen Leliwa basselbe, mas Latoides ober Kinder ber Latona bebeutet. Auf alten lithauischen Siegeln finden sich Leliwy dargestellt." Wenn nun Apollo und Diana im griechischen Mythus als Goone ber Latona (Leto), diese aber als Tochter Koios und ber Fobe, und Koios als ber Sohn bes himmels und ber Erbe (Uranus und Gaa) erscheinen, alfo in bem innigsten Berbaltniffe gur Gonne fteben, und auch Latona selbst als das weibliche Element, d. h. im späteren Mythus als Gattin ober Beliebte bes Zous erscheint: fo leuchtet burch alle biefe fo vielfach mit einander verschlungenen Mythen, die ihren Ursprung in Indien - Megypten finden, die hohe Stellung Lada's und ihre Berbinbung mit Botwaros, der Sonne, durch. Ja es fehlt nicht an Undeutungen, daß Lada nur eine bestimmte Ruangirung von der Allmutter Bhawani-Laima ift (Narbutt. Urtifel Laima und Lada), welche als weibliches Element der Frühlingsfonne = Pergrubie (Marbutt I., p. 58), ber sommerlichen Sonne = Lada, ber minterlichen = Nijola ift. Wie Wischnu öftere in Shiwa übergebt: fo überging auch im flamifchen Mythus Lada in die Krasopani und diefe in jene (fiehe oben). Die Beziehung, ja im Grunde die Identität Sotwaros und Lada ergibt auch ber Umftand, bag bas Jahresfest bes bochften Stanbes ber Sonne im Sommer (bas Best ber Johannisfeuer) nicht nur in Lithauen (wie Rarbutt I., p. 305), fondern in allen Glawenlandern (wie die noch erhaltenen, ja felbst an dem noch bie und ba gefeierten Feste ber 30hannisfeuer gefungenen Volkslieder beweisen) ein Fest ber Lada mar, welche babei oft als goldene Lada (stota Lada) ober als goldene Frau

(ztota pani) angerufen wurde. Richt nur, baß Wischnu als Krischna bem Sotwaros und baburch Lada ber Lakschmi ganz analog ift: fo ift ihre Analogie baburch noch auffallender, baß eben so, wie Lakschmi im spätern indischen Mythus als die Göttin der Schönheit und Liebe erscheint, eben so Lada in allen slawischen Ländern als Schönheits- und Liebes-Göttin verehrt wurde (Bergl. Lada mit Krasopani).

4

#### Parwati (Bhawani) - Liethua.

Das weibliche Element bes indischen Gottes Shiwa zerfallt, wie er felbst, im indischen Mythus in die liebliche Parwati und die finftere Kali-Durga.

Der lieblichen Parwati entspricht, wie im allgemein Glawischen Krasopani, im Lithauischen die Bottin Lieth ua, ebenfalls eine Mugngirung Laima's (Marbutt I., p. 56) mit eben benfelben Attributen, wie die nordische Ochonheite und Liebesgottin Freia (in ber Urbedeutung »Frau", d. i. das weibliche Element überhaupt); Grimm ("beutsche Mythol." p. 189) führt Frigg als Odin's Gemablin und Freyja als Frey's Ochwester auf, und beweiset (p. 190, 191), daß Freyja und Frigg fowohl im Namen als ber Bedeutung gusammenstoßen. »Freyja fagt aus: bie Frohe, Erfreuende, liebe, gnadige Bottin, und Frigg die Freie, Ochone, Liebenswurdige, an jene folieft fich ber allgemeine Begriff von Frau (Berrin), an biefe ber von Fri (Beib) jusammen." (Goth. Fri = fanskr. pri. Sanskr. pri (amare), goth. frijon, althochd. friudil, mittelhochd. vriedel (amicus), ferb. prijatel, lit. prietelus, fanefr. prija (gratus). - Ochelling ("Botth. v. Samothrace" p. 65) ftellt das perf. Pori (Fee, guter Engel) mit Freyja zusammen. Von dem Namen der Siwa, im Glamischen auch Prija genannt, leitet man ben Namen Prijatel (Pratel, Przyiaciel), b. i. Freund ab (Ngl. »Krok" II., p. 359). So wie »Freia" und »Frau" enge zusammenhangen, so auch Siwa und Pani, b. i. Frau, benn im Cettischen bedeutet nach Thunmann's "Untersuchungen" (p. 820) Sseewa, ober nach ber Mussprache ber Pintainen Siwa, die Frau, die Hausmutter (Ngl. oben Panigora). - »Defto begreiflicher wird die Mischung ber Mythen sein." Go ift es auch im Glawischen. Grimm fagt weiter (p. 192): "Frigg als bes bochften Gottes Gemablin bat

ben Rang vor allen übrigen Göttinnen, fie weiß ber Menfchen Schickfal, nimmt Gibe ab, Dienerinnen vollziehen ihr Bebeiß, fie fteht ben Chen vor und wird von den Kinderlofen angefieht." (p. 193): »Freyja ift nach ober neben Frigg bie geehrtefte Gottin, ja ihr Rultus icheint noch viel verbreiteter und bedeutender gemesen ju fein." (p. 194): »In fo weit folche Bergleichungen julaffig find, wurde Frigg mit Here und der Juno, jumal der Pronuda, Jupiter's Gemahlin, Freya mit Venus, aber auch ber nach Osiris suchenden Ibis auf einer Linie fteben. Freyer und Freya gemahnen an Liber und Libera, Dionysus und Proserpina ober auch Demeter, an Sonne und Mond." - "Auch bie Alten ftellten Dometer als gurnende Erbgöttin ichwarz bar, ja jumeilen ihre ber Unterwelt verfallene Lochter Persefone, die fcone Jungfrau: Proserpina furva, ber ichmargen Afrodite (Melanis) ermabnt Paufanias und Athenaus, bekannt ift bie efeftiche fcmarge Diana," Grimm ("beutsche Myth." p. 195). Dieß ift alles wegen bem fogleich barzustellenden lithauischen Nijola-Mythus merkwurdig. Diese Unalogien werden bedeutend badurch verftartt, daß gleichwie Isis den Osiris, Freya den Freyer, Libera den Liber u. f. f. an der Seite hat, auch Liethua ben Liethuwanis an ber Geite fteben hat, als Onmbol ber Fruchtbarkeit, Fulle, des Glücks. Marbutt (p. 102) folägt bie Bedeutung diefer Gottheiten fo boch an, bag er fogar ihren Namen als bas Etymon von bem Namen ber Lithauer (narodu Liethuwa) anfieht (Ngl. bamit die Etymologie bes Namens ber Glawen nach Kollar). Den Charafter ber lithauischen Liothua zeichnet ein Gefang, ben Marbutt (I., p. 55) von derfelben anführt: »D liebliche (Geliebte) Liethua, bu Bahn ber Kreiheit! Du verbargst bich in bem himmlischen Raume. Bo kann man bich suchen? Etwa schon im Schofe bes Tobes? Bohin immer der Ungluckliche hinfieht, ob er nach Often blickt oder nach Beften, überall ift Elend, Moth und Bedruckung. Der Schweiß von ber Arbeit, bas Blut von den Bunden durchflieft die breite Erbe. Beliebte Liethua, du Beg (Mittel) jur Freiheit, fomme vom Simmel berabeund erbarme bich." Offenbar werden in diefem Gefange die Bebrangniffe bes Winters bargestellt und bie sommerliche Sonne guruderfieht, um fie gu befeitigen und ein freieres, iconeres Leben bervorzubringen. Run ift es aber Shiwa, ber feiner aftronomischen Bebeutung nach ber sommerlichen Sonne gleich ift, baber Liethun als

sein weibliches Element oder als Parwati erscheint. Weil aber Shiwa als der höchste Standpunkt der sommerlichen Sonne nicht nur Mahadewa, d. i. der große Gott, der Verehrungswürdige heißt: sondern öfters selbst über Brahma stehend gedacht wird, und auch Parwati mit Bhawani und Maja verschmilzt, wie denn beide ihrer Urbedeutung nach sammt Lakschmi eben so gut Eins sind, wie Brama, Wischnu, Shiwa: so wird es auch erklärlich sein, daß Liethua einen so hohen Rang im lithauischen Mythus einnimmt, wie Freyja im nordischen. Denn als Schutzsttin des Feuers ward Liethua im Lithauischen als Praurime verehrt, als welche sie sich selbst der griechischen Hestia oder der indischen Feuergöttin Agnaja nähert (Narbutt I., p. 38, 47). Als Göttin des Wissens und Erkennens war sie Budte, die Göttin der Weisheit (Narbutt I. p., 41), und als Göttin der Annehmlichkeit und Liebe Milda (oder die slawische Lada).

5.

#### Kali - Niela.

Wird Shiwa als allgemeiner Sonnengott aftronomisch aufgefaßt, fo besteht sein furchtbares Moment in bem Berabsteigen ber Sonne jur Unterwelt, b. h. Shiwa's furchtbares Moment ift bie minterliche Sonne, die Erstarrung und Tod überall verbreitet. Wird er aber als sommerliche Sonne gedacht, so ist sein furchtbares Moment bie sengende Sonnenhipe, die Mues ausborrt und todtet. Daher ift auch das weibliche Element des furchtbaren Shiwa, Kali, die fcmarze Todesgöttin. Im Lithauischen ift es Nijola, die Konigin der Unterwelt und Gattin bes Poklus (Marbutt I., p. 66). Ein außerft mertwurbiger Mythus zeigt, wie fie von der Oberwelt zur Unterwelt fam. »Die Rönigin Krumine" (welche ihrer Bedeutung nach mit ber flawischen Žiwa, aber eigentlich mit Zlota Baba jusammenfällt), heißt es (Narbutt I., p. 63), "hatte eine liebliche wunderschöne Tochter, welche durch die herrlichen und farbigen Blumen, die fie aus ihrem Ochloffe fah, in die freie Flur gelockt murde. Gine der herrlichften Blumen des Frublings schien gang am Rande bes Fluffes zu ftehen. Die Königstochter legte ihr Purpurgewand ab, und stieg, um die Blume zu pflücken, in den Fluß. Doch der Boden des Fluffes öffnete fich, und die Jungfrau gelangte in die Unterwelt Pragaras. hier herrschte der König Pokole,

den die Reize der jungen Königin bezauberten. Die trostlose Mutter suchte die Tochter ohne gunftigen Erfolg auf ber ganzen Erbe, benn sie war auf der Erde nicht mehr zu finden. Krumine kehrte von ihrer Reife burch die Belt nach Lithauen gurud, und brachte gwar nicht bie Tochter, doch aber die Kenntnif des Keldbaues mit, den fie in ihrem Lande einführte, begunstigte und verbreitete. Daburch beglückte fie ihr Bolk, bas fich fruber mubfam ernahrte. 218 man einft einen Urwald ausrottete, in welchem Drachen ju haufen pflegten, fand man einen Stein, in welchen ber Einige Pramžimas vor vielen Jahrhunderten das Schicfal der Ronigstochter eingegraben hatte. Raum las die Ronigin die Inschrift, durch welche fie über ben buftern Aufenthalt ihrer Tochter belehrt wurde, so begab fie fich aufgeregt und erzurnt in die unterirdischen Raume. Da sab sie ihre unsterbliche Tochter mit einer Schaar der lieblichsten Enkel umgeben. Sie ließ sich bereden, auf einige Zeit auf die Oberwelt guruckzukehren. Dort angekommen, fand fie in ihrem Lande Mues vermuftet, Sunger, Noth und Elend hatten fich ber Einwohner bemachtigt. Diefe, vor Freude über die Ruckfehr der Konigstochter, die bas Blud bem lande jurudbrachte, vergötterten Krumine's Zochter."

Unverfennbar ift in diefem Mythus die Konigstochter, die Gonne, welche in die Gewäffer fteigt, ihren Purpur, die Abendröthe jurucklafsend. Auch in der Unterwelt bei den Antipoden ift fie das Pringip ber Fruchtbarteit, es umgibt fie eine Ochaar Kinder. - Krumine, ihre Mutter, das Symbol des Firmaments? Isis? die Erde? Ceres? Krumine führt auch den Beinamen Jawine, b. i. Bottin ber Fruchtbarkeit und bes Getreides (Jawu = Getreide, Jawoi = gulle), bringt fie gurud, um ihrem durch die Abmesenheit der Sonne - durch den Winter vermufteten Canbe bas Bebeiben wieberzugeben. Gie wird vergöttert, wie die Alten die Sonne als neugebornen König jährlich verehrten. In biefem Mythus kommt bas tägliche und jahrliche Untergeben ber Sonne (Nachts und Binters) vermengt vor, benn auf Erfteres weiset bie Abendrothe, auf Letteres bie Bermuftung im Cande. Beil nun im Morden der Binter enge mit den langen Binternachten verbunden ift, ja mit benfelben oft zusammenfällt, fo kann jene Verschmelzung gerade als ein Beweis ber Eigenthumlichkeit bes Mythus angesehen werden.

Narbutt gibt eine Abbilbung eines alt - lithauischen Medaillons

(Taf. I. Fig. 8), mit ber Umschrift: "Poklus — Nijola," Poklus, geharnischt, übergibt Nijola einen Kranz und sie ihm einen großen Becher. Zwischen Beiben steht eine Zwergeiche mit brei Aesten, wovon zwei sich in eine Eichel endigen. Unterhalb ihnen windet sich eine Schlange, umgeben von Schriftcharakteren.

δ.

Diese wenigen Buge ber lithauischen Mythologie, die wenigstens größtentheils als eigenthumlich erscheinen, mogen hinreichen, um auf ben Beift und die Kulle der lithauischen Mothen und dadurch megen beren innigen Verwandtschaft auf die Bedeutenheit der flawischen Mythen überhaupt hinzudeuten, und diefen allen eine neue filofofische Biedergeburt zu wünschen. Es finden fich allbort noch viele wichtige und intereffante Momente, g. B. aus dem Beroenalter, in welchem als Belben und Salbgötter (Didziawiry) fich Gellon, Witolf, Alcis, Nemon, Kukowoitis, Murgi 2c. auszeichnen, obwohl viele bavon fremden Urfprungs, erft fpater auf lithauische Berhaltniffe gebeutet worden fein mogen. Gellon &. B., beffen Name an bie alte Mation ber Gelonen mahnt, tritt als Sohn eines alten lithauischen Gottes und beffen Priesterin auf, befreit bas land von Ungeheuern in thierischer und menschlicher Korm, mas ihm den Namen bes herrn ber lithauischen herrn (imie wodza wodzów) verschaffte (Marbutt I., p. 157). Ift diese Beziehung des Mamens Gellon auf das Bolk Gelonen haltbar, fo könnten die den griechischen Mythenelementen abnlichen Momente des lithauischen Mythus barin ihre Erklarung finden, daß man unter Gellon vielleicht nicht einen einzelnen Selben, fondern eine Rolonie verstehen könnte, die das Land in fysischer und geistiger Sinsicht kultivirte. Berobot's Worte maren babei von großer Bebeutenheit (IV. B. c. 108) (llebs. von Ocoul.): "Die Budinen find ein großes und gabireiches Volk — bei ihnen ist eine feste Stadt von Solz und der Name der Stadt ift Gelonus. — Es find bafelbft Beiligthumer von Bellenischen Göttern, Bellenisch ausgebaut, mit beiligen Bilbern, Altaren und holgernen Lempeln. - Die Belonen find namlich vom Urfprung Sellenen, welche aber aus den Stapelorten vertrieben, bei den Budinern fich ansiedelten, auch halb scrthische, halb hellenische Oprache haben (c. 109).

Die Budiner haben aber nicht bieselbe Sprache, wie die Gelonen, überhaupt ist ihre Lebenbart nicht dieselbe. — Indessen von den Helelenen werden auch die Budiner Gelonen genannt, mit unrichtiger Benennung." Šasažjk fügt zu diesen Worten Herodot's hinzu ("Star." I., p. 157): "Neber die Gelonen, ihren Ursprung und ihre Size kann man außer dem, was Herodot aussagt, nichts mit Gewisheit bestimmen. — Es ist möglich, daß der Ausbruck Geloni bei den Slamen und Tschuben (Finnen) aus dem Worte Helleni entstand. Solcher Mische linge gab es am schwarzen Meere in Menge, die sich vielleicht von hier aus in verschiedenen Gegenden ausbreiteten." In der That wird der Name der Mutter des lithauischen Gellon als Blon'a angegeben. Narbutt meint ferner (I., p. 25, 136) in den lithauischen Mythen sogar Spuren von Mysterien zu finden.

Es gibt außer diefen mahricheinlich griechischen Elementen in ben lithauischen Mothen noch außerst viele Elemente, die an indische und parfifche u. bgl. Grundanfichten erinnern, allein ber gegenwartige schwankende Zuftand der lithauischen Mythologie erlaubt es noch nicht, ohne gewagte Sppothesen dieselben als solche hervorzuheben. Go findet fich &. B. Wellona als minterliche Sonne, Die bem agnytischen Serapis außerft ahnlich ift, und ben Lithauen fpater jur Gottin ber Bufunft ober bes lebens nach bem Tobe murbe. Gelbst eine Urt Ferver, b. i. Odungeister bes parfifchen Mothus, finden fich im preufifchlithauischen. Es ift dieß Gulbi Dziewos, ber fcugende Beift jebes Menschen (Stryjkowski »Kron." p. 157) u. v. A. Derlei Sypothefen erscheinen um so gewagter, weil fich gar mannigfache frembe Elemente in ben preufisch-lithauischen Mothus einschlichen, und so mit den einheimischen verschmolzen, daß eine ftrenge Ocheidung oft gar nicht möglich ift. Doch lehrt eine tiefere Vergleichung ber preußisch= lithauischen Mothen mit ben allgemein flawischen, daß diefelben ihrem Befen nach diefelben find. Daraus ergibt fich aber die Befugniß, in ber Darftellung ber Eigenthumlichkeiten bes flawischen Mythus mit demfelben lithauische Elemente so zu verschmelzen, daß diese bort als Erganzung und Vervollständigung bienen können, wo Gemeinsames im flawischen Mythus entweder nur angedeutet wird, oder bloß in seiner höchften Meußerlichkeit erscheint, turg, es konnen die preußisch-lithauischen Mythen als Kolie ber allgemein flawischen bienen.

So ließe sich &. B. mit hilfe lithauischer Mythen folgendes mythisch - kosmogonische Bild fur den slawischen Mythus überhaupt andeuten:

Pramžimas = Prabrama = Praziwot = der Grund alles Lebens = Praboh = Swetlo = Licht als Entstehungsgrund. Swet = die Welt, das Entstandene aus Swetlo durch Waju und Wanda (Moksa). — Ueberschwemmung.

Sytiwrat im Slawischen, Wirszaitos (Auxtejas Wissagistis) im lithauischen Mythus als Satiaurata ober Saturn (Narbutt I., p. 6). — Retter.

Entstehung einer neuen Welt und Auftreten der Gestalten Brama — Piorun — Perkunos; Wischnu — Radegast — Potrimp; Shiwa — Porenut (Siwa) — Pokollo.

#### T.

# Von der eigenthümlichen Umformung der flawischen Mythen in Europa.

ı.

### Im Allgemeinen.

Die mannigsachen Berührungen mit fremden Nationen, in welche die Slawen in Europa kamen, wirkten zwar manchmal unangenehm, aber in hinsicht ihrer Naturanschauung doch oft wohlthätig auf sie ein. Denn die indische Düsterheit und Unselbstständigkeit des Einzelnen wich in den hintergrund ihrer Mythen zurück, ohne jedoch aufzubören, ihre stete Gegenwart zu äußern, und auch beitere Elemente schmückten das Ganze, wie dieß schon bei den preußisch-lithauischen Mythen, die am meisten dem Einsusse der germanisch - skandinavischen ausgesest waren, ersichtlich ist. Aus der indischen Alleinheit, in welcher jede Selbstständigkeit untergeht, gingen die slawischen Mythen im Oriente durch den Lauterungsproceß der parsischen, und im Okcidente der mannigsaltigen klassisch zermanischen in die Unsicht einer natürzlich en Allein heit über, in welcher nicht, wie in der indischen, alle Selbstständigkeit ausgang. Wenn in den ursprünglich slawischeindischen Mythen die Natur eigentlich als äußere ausgehoben und ihre

Bahrheit nur im Begriffe bes Gebanten : Einen aufgefafit, also als folde, wie fie fich finnenfällig zeigt, in ihrer unendlichen Bielbeit, Mannigfaltigkeit und Fulle nämlich, wie die unwahre Realität angefeben murbe, ba fie nur die Manifestation bes Einen mar, meldes in absoluter Objektivität da ftand, in deffen Betracht das Subjekt eigentlich gar nicht ba mar: fo murbe im fpatern europaisch = flawischen Mythencyklus biefes Verhaltniß des Gedanken-Ginen, ber Natur und bes Subjekts geradezu umgekehrt. Denn in diesem Cyklus gewann bie Natur als außere geschloffene Rette einer ben Ginnen unüberfebbaren Menge von Einzelnheiten, deren jede wieder durchgangig beftimmt fich weiset, die Oberhand und bas Gebanten - Gine marb nur jum unfichtbaren geahnten Bande aller der Ratureinzelnheiten, burch bie es, aber ebenfalls als Menge eines getrennt Lebenden, burchblickte. So lebt die gange Natur in allen ihren Einzelnheiten in ben Mythen ber europäischen Glamen. Daber bie große Menge ber Götterbildniffe in ber fpatern Reit. »Horruit (fagt Ekhard in »Monum, Jutreboc." p. 48) cuncta Slavorum terra idolis, agrique pariter et oppida Diis redundarunt. In civitatibus extructa erant fana ac delubra variis Diis dicata, et in campis simulacra ex editioribus collibus in hodiernum videndis, conspiciebantur; quin imo Deos suos in exercitu secum habebant ducebantque." Die eigenthumliche Umformung ber flawischen Mothen in Europa besteht daber darin, daß der indifche Awatar-Pantheismus, beftehend in der bescenbenten Emanation aller Befen ans bem Ginen, in ben flawifchen Splozoismus überging, b. h. bas Meußere ber Matur (υλη) war im Bewußtfein ber Glawen, bas eigentliche Gein, und murbe belebt von Einem allgemeinen Beifte, ber in ben einzelnen außern Inbividuen als individueller Beift erschien. Doch war dieser Beift nichts Underes als eine Personifikation bes Lebensprocesses, ben man ber Unalogie nach jum Unbelebten hinzubachte. Diefe einzelnen Geifter borten als Gotter auf, an fich gut ober bofe ju fein, fonbern jeber war gut, in wiefern er Einem bestimmten Menschen ober Einer bestimmten Gemeinde wohlthat (Belboh), und jeder konnte bofe werden, wenn er fich ben Zwecken ber Gingelnen entgegenstellte (Cernoboh). Daher öfters dasselbe mythische Wefen bei bem Ginen Stamme Belboh mar, mabrend es bei bem andern als Cernoboh erfcbien. Das

Subjektive entschied also über das Gut- oder Bbsesein. Dadurch ward auch das Verhältniß zwischen Objekt und Subjekt ein Anderes; benn Letteres erhielt Gelbstständigkeit und zwar auf eine zweifache Weise:

- 1. Es ward als eigenthumlich Lebendes aus der fich stets veranbernden und gerftorenden Natur herausgehoben und fein Gein über das Gein der Natur an ihm ausgebehnt, d. h. das Geelenleben des Menschen mart vom blogen Naturleben unterschieden und die Geele felbst auch nach bem Tode lebend gedacht (Cosmas »chron. Boh." III. 197: "Duo perantiqua monumenta ex agro Jutrebocensi eruta" \_ expl. M. P. J. Ekhardus. Burtemberg u. Leipzig, 1784. p. 84. -- Šafařjk "Star. Slow." I., p. 434). Urfprünglich mar bieß bei ben Glamen nicht fo. Ditmar fagt: »Ne a multis canis opprobrio noter, maxime vero ab illiteratis et Slavis, qui cum morte temporali omnia putant finiri." Denn nach bem Tobe verschwamm ber Mensch mit dem Gedanken-Ginen und erfcien hochstens in einer neuen Naturgestalt. Go beift es bei Kaddubek (IV., c. 19. S. Narbutt f., p. 382) von den Lithauern im echt indischen Sinne: "Est enim omnium Getharum sc. Lithuanorum communis dementia, exutas corpore animas nascituris denuo infundi corporibus quasdam etiam brutorum assumptione corporum pertransire." Freilich murde bas 3ch, welches bas naturliche Leben überlebte, unter ber Rategorie: Raum gebacht, mit welcher als konsekutive Merkmale alle Einzelnheiten bes irdifchen Lebens in jenes andere mit hinuber genommen murden, und naturlich auch die angenehmen Empfindungen, die mit dem Bervortreten des Fpfifch-Subjektiven fo innig verknupft find. Daber benn 3. B. bei ben Lithauen, ale fich ihr Geift ju biefer Urt 3ch-Bewußtfein erhob, die Begenftande ihrer Bunfche im Jenfeits folche maren, die angenehme Empfindungen ju erzeugen vermochten, als: schöne Frauen, fuße Betranke, im Sommer ein weißer frifcher Ungug, im Winter warme Pelze und ein ruhiger Schlaf auf großen weichen Betten, fortbauernde Gefundheit, Beiterkeit, Ochers und Spiel (Narbutt I., p. 383).
- 2. Das Subjekt verhielt fich bei den fpatern Slawen nicht bloß leidend gegen die Natur, sondern wirkte auf dieselbe ein, indem es

M. Belle Contract of State of

versuchte, fie zu zwingen, ihre schablichen Neußerungen zu unterlaffen, Die nuglichen ju bewirken, b. f. fcamanifche Elemente traten in die mythischen Unsichten ber Glawen als vorherrschend ein. In bem inbifd-flamifden Mothus traumte ber Naturmenich, in bem europaifdflawischen macht er. »Das mache Bewuftfein (fagt Rofenkrang »Naturreligion." Sferlohn 1831. p. 72) ift nicht, wie die traumende Geele, Objekt und Subjekt jugleich, sondern es lebt beständig in bem Unterschiede der Objektivitat und Subjektivitat. Indem nun der Mensch der Belt gegenüber seine Freiheit empfindet — hat er diese Empfindung auch zu bemahren und die Welt durch fich zu bestimmen. Diefe Bewinnung seiner Freiheit burch die eigene That erscheint in der Naturreligion vornehmlich als Zauberei. Die Bolker, die darin leben, überwinden zwar auch die Natur, in foweit, als die Erhaltung des Dafeins fie antreibt. Gie jagen, fifchen, halten Beerben, bauen bas Land, aber in diefer Beschäftigung sammeln fie fich erft bann gur Empfindung der geistigen Freiheit, wenn die Matur ihren 3meden mit einem fo ichneibenden Biberfpruch entgegentritt, daß die gewöhnliche Thatigkeit nicht mehr ausreicht. Dann wenn ber himmel den Regen versagt, wenn der Ochwall der Wogen zerftorend flutet, wenn die Beerden von Seuchen binweggerafft werden, wenn im Sterbenden bas Leben dem Tode ju weichen beginnt - bann juckt im Menschen bas Bewußtsein bes eigenen Befens empor und bricht in ber Beschwörung ber Natur aus. Sie barf nicht bem Beifte tropen wollen. Sie ist von ihm geschaffen. Er ist ihr Herr und Meister, sein Wort tann fie zwingen, in ihre, von ihm ihr gefetten Ochranten gurudgu-Eehren. Die Bolten muffen erquidenbes Baffer bernieberfenden, Die Bellen muffen fich wieder in das alte Strombett verlaufen, die Peft muß entweichen, der Tod verschwinden, wenn Er es will. Defhalb ift die Empfindung der Freiheit Pringip aller Zauberei!"

Eben so wie Rosenkranz ben filosofischen Begriff ber Zauberei tief auffaßt: eben so richtig gibt Grimm (»beutsche Myth." p. 579) ben historischen Zeitpunkt bes Eintritts ber Zauberei an: "Auf bie gütigen vermöge ihrer Natur munderthuenden Götter geht ber Begriff ber Zauberei nicht; erst ben gesunkenen, verachteten hat man Zauberei zugeschrieben. Mittelwesen zwischen Göttern und Menschen, altkluge, vielkundige Riesen, bose Riesinnen,

liftige Elfen und Zwerge zaubern; nur icheint ihre Fertigkeit mehr angeboren, ftillftebend, keine errungene Kunft. Eigentlicher Bauberkunftler ift ber emporftrebenbe Menfc."

Schon baraus ist ersichtlich, baß die Eintheilung der alten slawischen Gottheiten in Razi und Zirnitra (Rathgeber und Zauberer), wie sie 3. B. Masch, Tkany und Vollmer hat, ungegründet sei (S. »O oswiacie słowian pogańskich," in 10. H. des »Pamiętnik naukowy Krakowski 1889").

Daher benn auch selbst die lithauischen Mythen, so tief sie auf ber Einen Seite, der ihres ursprünglichen Inhalts, waren: auf der andern Seite allmälig in einen schrankenlosen Fetischbienst ausarteten, wodurch sie ihre tiefe mythische Bedeutung verloren und eben so zur Neußerlichkeit herabsanken, wie sie eben dadurch dem nordeuropäischen und asiatischen Schamanenthume die Sände reichten.

Denn obichon bei allen Glawen, eben ihrer Unficht eines durchgangigen Naturlebens wegen, in ihren Mothen überall aus allen Naturgegenständen und Naturveranderungen Götter hervorblicken und daher diefelben vergottlicht erscheinen : fo haben doch die Glawen und besonders die Lithauen diese heiligen Gegenstände, j. B. bas heilige Feuer, die beiligen Gemäffer, als Fluffe, Geen, die beiligen Baume, Derter, als Berge, Saine, Tempel u. f. w., die heiligen Perfonen, als Priefter, Priefterinnen u. f. m., die beiligen Getrante, Opfer, Bebrauche, Fefte u. bgl. in ein folches Berhaltniß zu ben eigentlichen Göttern gebracht, daß man fie nicht bloß der Götter halber, welche fie symbolisirten ober irgend einen Bezug auf sie hatten, verehrte, sondern sie selbst für das Göttliche hielt. "Es war (mit Rosenkranz »Naturreligion" p. 174 ju reben) bas Bewußtsein ber fpatern Glawen, besonders der Lithauen, nicht zur Erhebung über die Erscheinung gelangt, sondern fiel, wenn es, wie es feiner Ratur nach muß, die geistige Allgemeinheit anstrebt, aus dem Allgemeinen, aus dem Fühlen und Uhnen ber mabrhaften Unendlichkeit in ben Ochein guruck, welchen die einzelne Erscheinung von fich wirft." Daß fich aber felbft in diefer Unficht vom gottlichen leben ber Naturgegenftande ber Fetischismus bei ben Lithauen 3. B. nicht in thierische Dumpfheit und Dummheit überschlug, beweisen viele Sagen (von folden heiligen Begenständen). Eine berlei Gage (aus welcher man ben Inhalt und die

Form ber andern folgern kann, benn ber sagenbildende Beift eines Bolfes pflegt Aebnliches bervorzubringen) führt Brimm (in f. »bentfchen Myth." p. 339, aus Fr. Tierfc's "Tafchenbuch fur Liebe und Freundschaft" p. 179) an: »Bilbbofe Menschen wohnten am Ufer bes Gees Eim, fie mahten die Biefen nicht, die er bemafferte, befaeten bie Meder nicht, bie er fruchtbar machte, fondern raubten und mordeten, daß die Klare Flut durch das Blut der Erschlagenen getrubt murbe. Da trauerte ber Gee. Eines Abends berief er feine Rifche alle und hob fich mit ihnen in die Lufte. Ale die Rauber bas Tofen vernahmen, riefen fie: "Der Eim ift aufgeftiegen, laft uns feine Sifche und Schate fammeln." Aber die Fifche maren mitgezogen und nichts fand fich in bem Grunde, ale Ochlangen, Molche und Rroten, die fliegen heraus und wohnten bei dem Raubergefchlechte. Aber ber Eim flieg immer hoher und fühner, und eilte einer weißen Bolke gleich burch bie Luft. Die Jager in ben Balbern fprachen: "Welch' ein dunkles Wetter gieht über und?" die Birten : "welcher weiße Ochwan fliegt in der Bobe ?" Die ganze Racht ichwebte er unter den Sternen, am Morgen erblickten ihn die Schnitter, wie er fich fenkte, und aus bem Ochwan ein weißes Ochiff und aus bem Schiff ein bunkler Bolkenzug ward. Und es sprach aus den Gewäffern: "Bebe bich von bannen mit der Ernte, ich will wohnen bei bir." Da bieffen fie ibn willkommen, wenn er ihre Mecker und Biefen bethauen wolle, und er fentte fich nieber und breitete im neuen Lager fich aus nach allen Enden. Gie ordneten fein Bett, jogen Damme, pflanzten junge Baume an's Ufer, feine Bellen zu fühlen. Da machte er die gange Begend fruchtbar und fie tangten um ibn, daß der Alte jugendlich froh ward."

Das Vorkommen ber Zauberei im spätern slawischen Mythus wird fast von allen Mythologen und Archäologen bestätigt (z. B. von Naruszewicz II., p. 37, 76, III. u. a. a. Q. — "Klechdy" von Wöycicki. Warschau, 1837. II. Bb.). Aber es ging im Slawensthume boch das Bewustsein an die alten eigentlichen Priester der Götter nicht verloren, in deren Unterschiede von blosen Zanderern. Alle flawischen Nationen machen nämlich noch heut zu Tage den wesentlichen Unterschied zwischen Knias, der Priester (cechisch knes, polnisch ksiadz), und Wolchowec (kauzedlnjk, czarownik, čaro-

dennjk), ber Zauberer, ober westec (gadacz), ber Wahrsager, indem sie diesen jenem weit unterordnen, sowohl an Inhalt (Würde) als Form (Wissen). Ja es ist sogar ber Ausdruck kniez in allen seinen Nuançirungen der verschiedenen slawischen Dialekte ursprünglich identisch mit dem Ausdrucke, der Volksanführer oder Volksoberhaupt bebeutet, denn knjže-xiaze heißt der Fürst, d. i. ursprünglich der Fürderste oder Vorderste (S. Bandtkie: "Dzieje narodu polskiego" I., p. 104. Unmerkung). So heißt es in "Králodworsky rukopis" p. 108 edit. Swododa:

»Bieše druhdy kniez Zalabsky Kniez slawný bohaty dobry.»

(Ueberm Elbstrom war ein Bergog, reich und gut und hochgefeiert) und p. 138:

"Kdie jest kniez, kdie lud naš braný."

(Bo der Fürst, wo weilt das Kriegsvolk?) So wird noch in Wacerad's "Wörterbuch" zwischen Princeps = Cnez und Dux = voievoda (Heerführer) unterschieden.

Die Identität zwischen den Ausbrucken für den Begriff »Priefter" und "Fürst" bei ben alten Glamen konnte auch als ein Beleg für die Unficht ihres indisch - hierarchischen Ursprungs gelten. Denn obwohl die meiften Staaten des Alterthums, Priefterftaaten waren: fo mar boch, mas die ursprunglichen Priefterstaaten anbelangt, Inbien der Priesterstaat xar' ekorn'y und die Priesterkaste allda die berrichendste, wodurch der Priefter der Vorderfte, b. i. jugleich Fürft war. Auch fpricht fo Manches fur die Vermuthung, bag die urfprungliche Auswanderung der Slawen aus Indien wegen Religionsstreitigfeiten geschehen fei, wobei bas Oberhaupt einer bestimmten religiofen Gette (kniez) jugleich auch ber Bolksanführer (kniže) icon ber Natur ber Sache nach ift. Sagt boch Ritter felbst ("Borhalle" p. 819): "Die indifche Berfaffung, die hartefte fur die niedern Stande, Konnte nicht anders als burch Gewalt und eine Zeit bes Rampfs eingeführt werben. Deffen Schwankungen und Bahrungen mußten wohl jablreiche Stamme gur Auswanderung zwingen und bewegen. Durch die Mifchung folcher aus dem Mutterlande fliehenden Stamme mit wilden Boltericaften ließe fich die entferntere (?) Unnaher ung und Bermandtichaft ber flamischen an die Familie

der eblen Sprachen erklaren. — Wie eine Priesterkolonie in das Nilthal zog, so zog auch eine Priesterkolonie ober deren mehrere nach dem Nordwesten nach Korokandame zum Fasis (der staw. Bug), Tanais (die staw. Wolga) und zu den Hyperbordern (p. 316). Für solche friedlich ausgewiesene Kolonien halten wir auch die Hyperborder und in der Geschichte der Gelono-Budinen sehen wir ein Beispiel ihres Ausweichens nach dem Norden." Diese Geson Budiner sind aber Urstämme der Slawen (Šasarjk "Starož. Slowanske" p. 160 et sogg.).

2.

## Bon ber eigenthumlichen Umformung ber flawifden Donthen im Befondern.

Das Bewußtsein bes Ich, bas mit dem Eintreten der Subjektivität in den slawischen Mythencyklus entstand, ließ, wie oben gesagt wurde, das Menschenleben als ein Selbstständiges erscheinen, das von dem Entstehen und Vergehen der gewöhnlichen Naturdinge ausgenommen ist. Durch die Thatsache des fysischen Todes wurde daber das Menschenleben in zwei Perioden getheilt, in die des sinnenfälligen Lebens und in die des Lebens nach dem Tode, wovon sich Letteres als Negation zum Erstern verhielt, indem mit dem Aushören, sinnenfällig thätig zu sein, für den Sinnen-Menschen die Merkmale des Kalten, Finstern, Unterirdischen u. s. w., also die entgegengesetzen Merkmale des Erstern verbunden waren.

Das affirmative Leben unter ber Kategorie der Räumlichkeit gebacht (wie es benn von den alten Slawen, die in ihrer fysischen Entwicklung größtentheils nur auf dem Standpunkt der sinnlichen Anschaung standen, gedacht werden mußte), zerfiel demnach in das Dießfeits und das sinnliche Jenfeits, zwischen denen eben der Lod die Gränze bildete. Wie aber einst bei der Ansicht der indischen Aus-Einheit das Universum in seinen einzelnen Elementen das Göttliche war: so blieben auch bei der Umformung der Mythen die einzelnen Elemente, in welche das Aus-Eine zerfiel, göttlich. Und weil das Leben im Jenseits nur als die Fortsetzung des dießseitigen Lebens mit negativen Merkmalen galt, so wurden auch dessens einzelne Elemente zu Göttern. Iber eben wegen der Negativität des Lebens im Jenseits ward das

Ienseits im Gegensaße zum Diesseits, dem Leben in der Oberwelt nicht etwa zu einem potenzirten Leben, sondern zum Leben in der Unterwelt, und die Götter des Jenseits zu unterirdischen. Die Götter der Oberwelt zerfielen abermal in zwei Arten. Denn da den Slawen (wie den meisten Naturvölkern) alles belebt oder göttlich erschien, so mußte ihnen sowohl das sinnenfällige Unten (die Erde), als auch das sinnenfällige Oben der Oberwelt (das Firmament, der Simmel) als göttlich und daher von Göttern bewohnt erschienen, besonders, da dieses einen so mannigfaltigen und bedeutenden Einsluß auf das Unten ausübt. Die Begriffe des Oben, der Mitte und des Unten sind überdieß den alten Slawen schon nach ihrer einstigen Vorstellung des Trimurti-Triglaw nicht fremd gewesen. Daher der Unterschied zwischen ober ir disch en, ir disch en und unterir disch en Göttern, die ihren Ausenthalt in oberirdischen, irdischen und unterirdischen Räumen hatten. —

### A. Bon ben oberirbifden Gottern ber Glawen.

a) Das Firmament ober ber himmel.

Das Kirmament, das dem Auge als Gewölbe (himmelsgewölbe) ericheint, fand, wie bei vielen alten Bolkern, fo auch bei ben Glamen fein Abbild in einem großen Schilde. Er war im Tempel bes Lichtgottes (und wie oben gezeigt murde, bes Frühlingsgottes) Jaro Wit (ober Herowit, Harowit) aufgehangt und mit der größten Achtung (benn Riemand durfte ihn berühren) verehrt. Entweder eine dunkle Ruckerinnerung an die parfische Vorstellung, daß die Menschen unter Ormuzd's Schute (bes allgemeinen Lichtes, bes Firmamentes) fteben, ober die Form dieses religiosen Symbols mag die Veranlaffung gewesen sein, daß berfelbe nur in Kriegszeiten von feinem Orte geruckt werben burfte. Much biefes Unverrucktwerben bes Schilbes beutet auf feine Bebeutung : "Die Simmelefeft e." "Erat autem illic clypeus pendens in pariete mirae magnitudinis, operoso artificio, auri laminis obtectus, quem contingere nulli mortalium liceret, eo quod esset illis, nescio quid hoc sacrosanctum ac paganae religionis auspicium in tantum, ut nunquam nisi tempore belli a

loco suo moveri deberet (»Script. rer. Bamberg.» edit. Ludewig. Frankfurt u. Leipzig, 1718. I., p. 698).

Das Himmelsgewölbe selbst heißt mit geringen Variationen in allen slawischen Dialekten Nobe (polnisch niebo) und scheint seine Wurzel in dem sanskritischen Nad'ha — Nad'hassa oder dem arabischen Nedo, Nado, welches in west affatischen Personennamen oft vorkommt, z. B. Nobopalassar, Nedochodonozor u. a. zu haben, also auch seinem Etymon, wie seiner Verehrung nach, orientalisch zu sein. In allen slawischen Dialekten ist auch der Plural Nedosa (Niobiosa, Nioda), wenn Nede Himmel (und nicht bloß das sichtbare Firmament) bedeutet, fast viel gebräuchlicher als der Singular, was vielleicht noch Reste des alten indischen Glaubens an viele Himmel sein mögen. In nördlichen oder sonst mit einem bewölkten, neblichen Firmamente versehnen Gegenden mag der Begriff Firmament, Wolke und Nebel mit einander verschmolzen sein (Vgl. mit Nebe das deutsichen Rebel, das sat. nedula, das kelt. und irländ. nev (Himmel und Nebel), d. griech. vegedn u. s. w. (Linde u. Jungmann).

# b) Porun (8 watowit), ber allgemeine Licht-, Sonnen-, Blig- und Donnergott.

Der Gine Gott, aus bem alle anbern emanirten (fiehe oben), mag späterhin mit der Borstellung Nebe verschmolzen sein, so daß Neboský und Bozy (ber Simmlische und ber Gottliche) identische Begriffe wurden. Er wurde in ber bem Ginnenmenfchen am meiften auffallenden Naturerscheinung am himmel, in dem Blige und Donner namlich, verehrt, gleichsam als wenn man barin feine vorzüglichste Birtsamteit erblickte. Prokop sagt von ihm (»de bello goth." 3. 14): Die Glawen fprechen nur von Einem Gott, bem Bewirker bes Blibes (the de spanne Squiouppor), dem alleinigen Herrn des Alls. Daber fein flawifder Name Porun, befonders czechisch und ruffifc (poln. Piorun, altpreußisch Perkun, lithauisch Perkunos ober Perkunust), auch in ben Varianten Parom, Pernu, Peraun, Peron, Prono, Provon, Provo vorkommend (letteres besonders bei den Ba= griern in Altenburg). Das Etymon icheint bas flawische Peru = ferio, quatio ju fein, mas recht gut mit ber Bedeutung diefes Gottes gusammenstimmt. Daber piorun, ber Donnerschlag, ber Bligstrabl. Da

Porun jedoch seiner ursprünglichen Bedeutung nach gleich Brama ift (siehe oben), und bei ben Slowaken Parom, Param ober Baram beißt, so scheint Jungmann ("Slownjk" III., p. 69) mit Recht auf das Indische Brama als Wurzelwort hinzuweisen.

Geine Beinamen find: Kralomoc (fo beißt auch ber Planet Jupiter im Glamifchen), als ber Sochfte ber Gatter, Piorunowladný ober Piorunowladca ber Blig- und Donnerregent, und in bem Musbrucke Piorunowa strela (flowat. Parom), d. i. Donnerkeil, hat fich noch ein mythisches Moment erhalten, denn dieß bebeutet urfprunglich Porun's Gefchof. Ochon biefes weifet auf feine Eigenschaft, daß er ursprünglich ber Licht- ober Sonnengott mar, wenn auch feine Beinamen Jason ober Jessen, und im preußischlithquischen Mythus Schwaixtix, b. i. ber Leuchtende, feine Stellung auf einer Gaule (C. Ritter "Borhalle" p. 91), fein Attribut, die Pflugfcar und ihr Berhaltniß jur Babrbeit und Fruchtbarkeit (Tkany II., p., 69), fein Porfteben der Gerechtigkeit, und das ihm unterhaltene ewige Feuer nicht barauf hinwiesen (Stryjkowski "Sarm. europ." -Bal, oben Brama - Perun). Darque laffen fich feine verschiebenen Bestalten, in benen er vorkommt, leicht erklaren. Go erscheint er 1. bloß als Donnergott, als welcher er noch im Chriftenthume als Donnerer Elias vorfommt (»Gromonjk Hija." But St. »ferb. Lieder"). Daß nach ihm viele Berge (Donnersberge) im Gla= wifchen benannt wurden, g. B. Hromolan, ift fcon oben gefagt worden. Geine Eigenschaft als Donnergott ift es auch, welche ben meiften Chronikenschreibern Beranlaffung gab, ihn mit dem romifchen Jupiter ju parallelifiren (Bal. "Igor" übf. v. Bielowski, p. 15: "Piorun po Piorunie bije"). Středowsky (p. 33): "Peron sive Pierun vocatus a verbere, ac si diceres: fulminans, tonans eandem quam apud alias gentes Jupiter, inter Slavos habuit existimationem, et maximus omnium Deastrorum fuisse principio apud illos perhibetur." Als Donnergott verehrten Perkunos auch die alten Preußen. "Denn (sagt Sartknoch Mit. u. neues Preußen" p. 184), es kann wohl fein, daß bei unfern alten Preußen Perkunos ein Gott bes Krieges gewesen - bennoch muß man aber biefes festbalten, bag Perkunos bei ibnen fürnebmlich für einen Bott bes Donners und Ungewitters gehalten worden."

Thunmann liest die Runenschrift auf dem Obotrit. Porkun so: Porkun Dewaite ne muscis und man, d. i. Perkun, Gott, schlage nicht auf mich ("lintersuchungen" p. 318). Bei den preuß. Lithauen ist noch die Redensart gebräuchlich: Perkunas gravja, d. i. Perkun donnert, ja der Donner selbst heißt Perkunas, bei den Letten Perkons (p. 319). So nannten auch die Lithauen Perkunas, den himmslischen Lärmer, der im Himmel auf Keffel schlägt (Debdes dungo tajs). Sie stellten sich ihn auf den Wolken fahrend vor, um zu sehen, was die Menschen machen. Noch heute sagen sie, wenn es donnert: Wezzajs barrahs, d. i. der Alte brummt, wie sie einst sagten: Dewe Perkune apsaugog mus, d. i. Gott Perkunas verschone uns (Narbutt I., p. 8 et segg.).

2. Perun erfcheint sowohl als gute wie als bofe Gottheit, er ift Bioldog und Czernodog (S. oben). Denn das ist das Charafteris ftifche eines jeden Gottes, beffen Bedeutung ein Geftirn (bier bie Sonne) ist. Zum Czernodóg mußte er schon als furchtbarer Donnergott werden. Dieß beweisen viele, selbst noch beut zu Tage übliche Musbrücke und Redensarten ber Glawen: "Wunderbar, bochft munderbar ist es (sagt Kollar »Zpiewanky" p. 407), daß Einer aus den alleralteften und langft untergegangenen flawischen Göttern noch heut zu Tage im Munde der Glowaken so lebt, als ob er in jeder Ortschaft einen Tempel, in jedem Dorfe eine Statue, auf jedem Bugel einen Altar und in jedem Saufe Verehrer hatte (Knezo). Es vergeht fast fein Tag, keine Stunde, ja nicht einmal ein Augenblick (?), in welchem man unter ben Glowaken die Borte nicht wiederholen borte: Perun, Peron , Parom , ober mober entstanden die Grichwörter : Kde tam ides do Paroma! (Bo gehft bu bin jum Teufel!) Kde si bol u Paroma! (Wo warft bu jum Teufel!) Na kyho Paroma gest ti to! (Bu welchem Teufel nust dir das!) Parom te trestal! (Der Teufel hat dich gestraft!) wzal (genommen), motal (geworfen), zabil (getödtet)! Paromisko po nem! (Der Donner treffe ihn!) Paromowa střela (Parom's Defcos), gula (Kugel), skala (Fels), Paromowý hrom (Parom's Donner), blesk (Blig), paromsky ober paromowsky wuol, kuon (Parom's Ochfe ober Pferd, b. i. stark, wild), paromaka costa (Parom's Beg, b. i. ein beschwerlicher, schlechter), paromske wino (Parom's Bein, b. i. ein feuriger) u. f. w., und

bann bie Zeitwörter Porantalo ta, paromtalo, perunalo te! Die Polen haben bas Zeitwort piorunować (nieberbonnern). Dieß Alles belegt Kollar mit Beweisen. Aus ben Gefängen, welche (p. 5—7) angeführt werben, sind folgende Fragmente besonders merkwürdig: Parom do tebe! (im Sinne: Der Donner treffe bich!) Parom ti do dusi! (Der Donner treffe beine Seele!) Kyžo ti Porun, perunsky Perun zuby ukazal! (Benn doch Perun, ber bonnernde Perun, bir seine Zähne wiese!)

Buoh Parom za oblakami (Gott Perun in ben Bolfen) Uwidj to zahnewaný (Cab bieß etzütnt) Tresk! zahrmj geg do čela (Der Donner traf ihr in die Stirne) Hned i s děckom zkameněla (Und sogleich ward sie mit dem Rinde zu Stein).

Den Biederhall des Donners schrieben die Lithauen dem Gotte Warpelis oder Warputis zu, mas wörtlich Glodengott bedeutet (Nardutt p. 96).

Alls Bielbog ober Lichtgott hat er ein strahlendes Haupt. "Perkunas ist die Sonne (sagt Hartknoch "Pr." p. 183), dieses gibt das bestrahlte Haupt genugsam an den Tag, daß hiedurch die Sonne müsse verstanden werden. "Auch Tanp ("Mythol." II., p. 68, 69) stellt ihn als Bielbog dar, wenn er (freisich etwas oberstächlich) sagt: "In Polen, wo Perun auch Sonnengott war — gehörten zu seinem Gefolge die Göttinnen Auska? (Morgen= und? Abendröthe), Bezlea? (Dämmerung) und Breskta? (Dunkelheit), der Gott Warpulis (?), der den Sturmwind machte, und Pogoda, der Geber heisterer Tage" (Agl. "Krok" II., p. 342).

Als Licht- ober guter Gott stand er auch der Wahrsagung vor, so wie den Gerichten. Denn in allen Mythen sind die Lichtgötter sehend, wissend. Die Sonne heißt auch öftere selbst das Auge des Firmamentes. Macieioweki ("Slaw. Rechtsgesch." II., p. 29) sagt von ihm: Prowe stand an der Spize des heidnischen Gerichtswesens. Dieß bestätigt Helmold ("Chron. Slaw." I., c. 83, p. 68) mit folgenden Worten: Illic inter votustissimas ardores vidimus sacras quercus, quae dicatae suerant Deo Prouen. Illic secunda seria populus turrae cum flamine et regulo convenire soledant propter judicia. Der Name Piorun's als Lichtgott läßt sich ebenfalls, da er oft quch Prom, Prome, Parom u. s. ku. sautet, mit dem slawi-

fchen Pramen (promien), b. i. Strahl, Quelle, Ursprung, vergleichen (Kollár »8. B." p. 50, 51).

Als Sonnengott stand Porun auch dem Ackerbau vor. S. Hofmann. »script. ror. Lusat. II., p. 83. Besonders scheint er in dieser Eigenschaft in jenen Ländern verehrt worden zu sein, in welchen der Swatowit-Kultus nicht herrschte, z. B. in Rußland, wo er zu Nowgorod und Kiew ansehnliche Tempel hatte. Ueberhaupt kommt Swatowit mit Piorun im spätern Mythus darin überein, daß sie die höchsten oberirdischen Götter sind und daher alle konsekturen Merkmale berselben gemein haben, doch ragt bei Swatowit das Merkmal der Sonne, dei Piorun das des Bliges hervor, eben so, wie ursprünglich beide dasselbe, d. i. das erzeugende Beltprinzip gewesen, nur, daß Swatowit nach parsischer Art mehr aftronomisch, Piorun nach indischer mehr spstalisch ausgefaßt wurde.

3. Die erhobenste britte Form, in der Perun im slawischen Mythus erscheint, ist die seiner Identität mit Boh (Bog, Buh), b. i. der Gottheit überhaupt; worauf schon das Zeugniß Prokopius' hinweiset, nach welchem der Donnerbewirkende auch der Höchste und Einzige ist. Dieses Merkmal des Einen und Höchsten mit der Bezeichnung Boh erhielt sich zwar im slawischen Mythus, allein es wurde zu einem höchst Unbestimmten, indem man sich darunter nur ein lleberzirdisches, Schrankenloses, ohne weitere Merkmale, und wahrscheinlich bloß die Personisitation des Firmamentes dachte.

Unendlich groß ist im Slawischen die Anzahl ber Begriffe, in benen Boh ein Merkmal, und zwar das Hauptmerkmal bildet, so daß dieses wahrhaftig als ein Beweis der oben, S. 17 angedeuteten religiösen Gefinnung im Grundcharakter der alten Slawen, und, weil sich diese Begriffe nur in einer edlern und geistigen Bedeutung erhielten, auch der spätern Slawen dienen kann. Denn, was das Leben betrifft, so beziehen sich die meisten, sowohl schädlichen als wohlthätigen Elemente auf Boh. So heißt, was die schädlichen als wohlthätigen Elemente auf Boh. So heißt, was die schädlichen als wohlthätigen Elemente beit »Nervenschlag" Bozi ruka, d. i. Hand Gottes (auch Mrtwice); die Seuche Bozi rana, d. i. Schlag, Wunde Gottes; die Fallsucht Bozi die, d. i. Geißel Gottes, oder Bozi moc, d. i. Gottes Macht; die Blattern Bogine u. s. w. Schwächliche und überhaupt herabgedrückte Personen beißen Ubohy oder Uboxatka Leigentlich die bei (u) Gott

(boha) Geienden], (etwas gezwungen ließe fich biefes nach indifchen Borftellungen erklaren). Es find biefes lauter Begriffe, bie auf bie Ibentitat Piorun's - Boh's besonders als Černoboh eben fo beuten, wie die Rebensarten: Bohday ta (im Ginne: bas Bose hole bich, wörtlich: die Gottheit (Boh) gebe (day) bir (ta); Boh te skaray (bie Gottheit zuchtige bich); sto bohow ober tisje bohow do lebe (im Ginne: hundert ober taufend Teufel mogen in bich fahren, wortlich: hundert, taufend Gotter in bich!). Denn biefelben ober boch febr ähnliche Rebensarten find von Piorun (Parom) gebrauchlich. Aber auch bie wohlthatigen Elemente und Momente bes lebens wurden und werben noch auf Boh bezogen. Go beift bas Betreibe und an manchen Orten alle verkäuflichen Baaren überhaupt Zbozi, bas Brot führt bei allen Glamen ben Beinamen Boži dar, b. i. Gottes Babe, ber Reichthum beift Bohactwj, ber Reiche Bohac ober Bohaty, ber Starke und Belbenmuthige Bohatyr (Beros) u. bgl. m. Aber felbst im Tod geschieht die Beziehung auf Gott, denn die Todten selbst beifen Nebožtjky. Mertwurbig ift noch die Rebensart: Ux ge boži, bie ein auffallend indisches Geprage an sich bat, benn sie bedeutet wörtlich: Er gehört schon Gott an, wird aber nicht bloß angewendet, wenn Jemand geftorben, sondern immer auch dann, wenn Jemand in einen Buftand ber Bewuftlofigteit verfallen ift, j. B. in ben Ochlaf, in die Betäubung u. f. w. Bei ben fpatern Indiern, ja felbst heut ju Tage noch, gilt das Aufgeben ber Gubjektivitat, bes 3ch = Geban= tens, des Gelbstbewuftfeins ober Bewuftfeins überhaupt als ein Zeichen bes Aufgebens in Brama (vgl. Piorun). (Agl. Kollar »Slaw. Boh." p. 67, 68.) Bugt man ju allem diefen die ungabibare Menge der Personen=, Thier=, Pflangen=, Stadte= und Berg-Mamen, welche alle die Onibe Boh (Bog, Buh) jum Grundworte haben, hingu: fo kann fich im Glawischen mit biefer Gylbe Buh (Bog, ausgesprochen fast wie Bug) nur die Oplbe Bud meffen, die in einer eben fo großen, wenn nicht noch größern Menge in zusammengesetten flawischen Bortern vorkommt. Dag man Bud auf die ursptungliche Lichtgottheit (Buddha) beutet, ja felbft, baf j. B. Ritter Buh und Bud als ibentifc nimmt, ift fcon oben, G. 89 gefagt worden, und hier mogen gur grb-Bern Bollftanbigfeit Safarjk's Worte aus feinen »flam. Alterthumern" (I., p. 163) fteben: "Obicon ber Mamen ber alten Budinen (welche

Safarjk als flawische Vorfahren nachweiset) späterhin nicht mehr als ein Bolksname vorkommt, so barf baraus nicht etwa gefolgert werden, daß biefer Name aus der Nationalsprache ganz verschwunden sei. Denn als partieller Rame (castoeni gmono) von Begenben, Stabten, Kamilien und einzelnen Personen erhielt er sich fast bei allen Glawen schon feit unvorbenklichen Zeiten bis auf den heutigen Tag. Das Wort Budin ift in dieser Binficht eines ber allergebrauchlichften flamifchen Ramen. Bur Begrundung moge bier nur Giniges angeführt fein. In Ruffland unweit ber einstigen Gipe ber Budinon heißt ein Kluf Buda im Mohnlewer Gebiet (Mftiflawer Begirf), wohin auch bie Gemeinbe Budice gebort, ein anderes Flufichen, nabe bei Poltawa, beifit Budka, und die Stadte- und Dorfnamen: Buda, Budajewa, Budaki, Budani, Budawici, Bude, Budeniči, Budewiči, Budimlja, Budina, Budiniči, Budiskoj, Budišči, Budka, Budki, Budkewa, Budne, Budnica, Budniki, Budnowa, Budowka, Budwiski, Budy u. f. w. finden fich in überaus großer Ungahl im gangen füdweftlichen Rufland, nirgends aber häufiger und voller, als in Beifrufland (w Belorusi), bem Naterland ber uralten Budinen. Die ruffischen Annalisten erwähnen eines Dorfes ber Fürstin Olga, Budutin, fo wie eines ruffifchen Unführers Buda. Im Konigreiche Polen beträgt die Ungahl der ahnlich benannten Ortschaften (Buda, Budy, Budki, Budne) ein hundert acht und fiebengig, in Galigien über fünfzig. Bei ben ehemaligen weftlichen Glawen kommt ber Name bes Fluffes Buda mit ber Stabt Budizi (einft Budisko, Budsez, nun Grimmisloba bei bem Busammenfluffe ber Bode und Saale) eben fo vor, wie in Rufland ber Fluf Buda mit ber Stadt Budice. Eben fo die Stabtchen und Dörfer Budinisvelt (Budinifeld), Budusin, Budegast, Butenstide (Budenstede, heutzutage noch Boddenstedt). Bieber gehört auch ber Name bes flawischen Geschlechts Buzici (tribus Buzici) bei Ditmar, aus welchem ber berühmte Dedi ober Dedo (b. i. Ded, Urahn), ber Urvater bes toniglich - fachfifchen Saufes stammt. In Böhmen zählt man acht, in Ungarn über breißig Städte und Dörfer diefes Namens, unter benen bas uralte und berühmte Budin (b. i. Ofen). Much unter ben Bulgaren und Gerben findet fich keine geringe Anzahl von derlei Namen, an ihrer Opipe steht Budin, welches zufolge alter Urfunden bas beutige

Widin an ber untern Donau ift. In Dalmatien fommt Budwa vor, welches vom Kaiser Constantin (Porfyrogenet.) Budiml' genannt ward, und einst der Sig des Herzogs der Berzegowina war u. s. w. Dasselbe gilt von den Personennamen Budin (bei den Byzantinern Bodinos), Budim, Budny, Budek, Budisa, Budon, Budow und den abgekürzten Bud, Buda, Budy, welche mit dem Namen der Budinon einersei Wurzel zu sein scheinen!" —

Wenn man nun bebenet, daß Buddh urfprunglich bie allgemeine Licht- und Feuergottheit aller Mythen gemefen fein, und fo im dinefifchen Fo, im beutschen Wod (Wodan), was nach Sartknoch ("Alt u. n. Pr." p. 429) gleich Godan, God, Got ift, im fkandinavifchen Othin, bem gallischen Teut, bem fonicischen Tot, bem agyptischen Taut, bem ceplonefischen Gotama, bem perfischen Khoda und bem deutschen Borte Gott fich abspiegeln foll, die Glawen aber ebenfalls ursprunglich bie Sonne und bas Feuer anbeteten, und diese als ben bochften Gott Wit oder Buh (Bog) nannten (A. B. Swato wit basfelbe als Swato buh), und die Form Budin in Widin mit der Zeit überging, fo läft fich muthmagen, daß Wit einft Bid ober Bud geheißen habe, und fo Bud und Buh identisch seien. Wit und Piorun verschmelzen aber auch im flawischen Mythus mit einander, ba fie im Grunde basfelbe find, namlich Wit, himmlisches Licht, und Piorun, himmlisches Feuer, und die Centralpunkte des Ginen flawifchen Mothus in den öftlichen und westlichen Landern bilden, ale folche sich aber zu einander eben fo verhalten, wie der parfifche und indifche Mythus zu bem urfprunglichen Buddha-Mythus, b. i. urfprünglich Gines und basfelbe find. Und in der That beifit es bei Strodowsky ("Sacr. Mor. hist." p. 48): "In fpatern Zeiten mar Swatowit mit Piorun bei ben Glawen ibentisch (aequabatur)." Daber find die Begriffe Piorun, Buh, Wit, Buddh gleichfalls - ihrem Inhalte nach - gleichbedeutend.

Diese Licht-Götter kommen jedoch fast in allen Mythen der spätern Zeit auf eine zweisache Urt vor. Sie, die ursprünglich Personisikationen des Firmamentes, der Sonne zc. sind, werden mit der Zeit so in das Gewand der Persönlichkeit eingehüllt, daß aus demselben weder das Licht des Firmamentes noch die Strahlen der Sonne vollkommen hervordringen können. Sie werden aus der Anschauung zu eigenthumli-

den mythifden Befen in ben Gedanten erhoben, und fo unfichtbar. Dief gefcah mit Brama, Ormuzd, Osiris, Othin, Wodan, Swatowit, Piorun. Diefe murben bei ben fpatern ju Gedankengottern, ba fie urfprunglich anschaubar maren. Allein einerseits ftehlen fich aus den Falten ihres Perfonlichkeitgewandes boch einzelne Lichtstrahlen hervor, anderfeits ift ber Ginfluß bes Firmamentes und feiner Lichtförper auf den Ginnenmenschen zu groß, als daß dieser nicht, gleichsam an die Stelle der unsichtbar gewordenen Lichtgötter die sichtbaren feste und fo neue Mythen bilbete, benn bie Grundbedingungen ber Mythenbildung find biefelben. Go traten in allen Mythen im Verlaufe ber Zeit neben die unfichtbaren oder Bedanken-Lichtgötter wieder sichtbare oder anschaubare Lichtgötter auf, die für sich einen eigenen Mythencyklus bilben. Diese schaubaren Lichtgotter meint g. B. auch Leo, wenn er in feiner "Universalgeschichte" (p. 61 et sogg.), nachdem er von Brama, Wischnu und Shiwa gesprochen, hinzufügt: "Außer diesen Auffaffungen der Gonne als eines Ausgangs= und Gammel= punktes von Beltkraften (Parabrama, aus bem Alles emanirt und in den Mues ruckkehrt), haben die Indier für sie auch eine besondere Auffaffung als Glied der Planetenreihe. Gie heift bann der Surgas, und ift ber Belthuter. Der Mond ift Chandras, ber Leuchtenbe, hat aber auch mehrere Auffaffungen gleich den funf großen Planeten. Die fieben Sterne und bas Firmament, Indras, b. i. ber Machtige (auch eine Auffaffung bes Urwefens Ahuromazdao), bilben nach einer folden Auffaffung die acht Belthüter, welche die Domination über den ganzen Simmel üben und durch ihn über die Erde." Go ift es auch im Glawischen. Es treten ba neben Piorun - Swatowit, Slunce (Stonce), die Sonne, Mesje (Miesige), ber Mond, als Swetluss, d. i. ber Leuchtende, und Hwezdy (gwiazdy), die Gestirne auf, die ihren gemeinschaftlichen Vater im Firmamente, bas als Buh (Bog) erscheint, haben. In dieser Beziehung werden im flawischen Mythus ber Gottheit auch Kinder, b. i. die Gestirne, jugeschrieben. Go hat Gott nach Wuk Stof. K. (I., 184) als Kinder bie Oonne, beren Bruber ben Mond, und beffen Ochwefter ben (Abend=) Stern (benn im Glawifchen ift Hwezda ober gwiazda, zuezda = ber Stern, weiblichen Geschlechtes). Grimm ("Myth." p. 400).

#### c) Die Geftirne a) im Allgemeinen.

Das Berhaltniß, in welchem bie Gestirne als solche, b. i. in ihrer finnenfälligen Form, jum höchften Gotte im flamifchen Mythus treten - bas Werhältniß ber Kindschaft nämlich - und bie Urt biefes Berhaltniffes ift aber ichon ein Beweis einer Umformung bes alten Mythus, ba in demselben die Gestirne, selbst ale folche, die Sauptgotter find. Es beweist dieß namlich bas Vergeffen an die eigentliche Bedeutung ber alten Gottheiten und eine flarere Auffaffung biefer leuchtenden Wefen - eine Auffaffung, wie fie die Unichauung und nicht, wie fie früher bas Gefühl gab und ber Gebanke aufnahm. Derlei Auffassungsweisen geben in einer Zeit vor sich, wo icon bas Subjekt fich im Gegensage jum Objekte weiß, und das Ich= und Nicht= 36 = Bewußtsein sich so ausbildete, daß an die alten, eigentlich mythischen Götter wohl gedacht und geglaubt, boch aber in ber Unfcauung an den Neuen festgehalten wird. Diese neuen Mythen haben daher stets eine lebhaftere Färbung, und die einzelnen Gestalten bewegen fich in lauter menschlichen Berbaltniffen, und nur bie und da blicken die alten Götter hindurch. Man konnte biefe Auffaffungsweise die Biedergeburt der fabaischen Mothenelemente nennen. Diese Auffassung der Gestirne offenbaret sich deutlich g. B. in folgendem Bedichte (entnommen der lebf. Talvi's Wuk Stof. K. "ferb. Bebichten." Salle und Leipzig, 1835. p. 13):

Brahlend trost ein Madschen einst der Sonne:

»Bin doch schöner noch, als du, o Sonne!

Schöner noch als deine beiden Brüder, (im Urtert ist allein der Mond Bruder)
Als der Mond, der Nachts am Himmel glänzet,
Und der Stern, der an dem heitern Himmel,
Stets voraus den andern Sternen wandelt,
Bie der Schäfer vor den weißen Schafen."

Alagt es Gott darauf die helle Sonne:

Bas zu tinn mit dem verwünschten Mädchen?"

Und der Sonne leise Gott erwiedert:

Hab der Sonne, meine liede Tochter! [im Urtert mein Kind (tochodo)]
Sei du fröhlich, sei nicht allzu böse!

Mollen schon noch mit ihr fertig werden.
Scheine und verbrenne ihr das Antlis,
Aber ich, will schlechtes Glück ihr geben" u. s. w.

Der Einfluß, ben bie Gestirne mittelbar und unmittelbar auf ben Menschen ausübten, und welcher eben ben sabaischen Glementen in jedem Mythus ben Ursprung gab, ward bei den spatern Slawen, besonders den Gerbiern, zur Theilnahme der Gestirne an den menschlichen Angelegenheiten. Go erscheinen die Sterne als menschliche Boten in folgenden Gedichten (Talvi I., p. 49):

Einen Stern begrüßt ble Jungfrau: »Bruber, (eigentlich Schwester)
Bruber Morgenstern! hab guten Morgen!
3iehst vom Aufgang bis zum Nieberganges
Bogst auch oberwärts herzegowina:
Sahst du borten wohl ben herzog Stefan?"

Leise ihr ber Morgenstern erwibert:

Schwesterchen, du schönes, junges Mäbchen,
Bieh' vom Ausgang bis zum Untergang" n. s. w.

#### p. 68:

Durch ben Stern ließ er barauf ihr fagen: Stirb, o Liebchen, fpat am Samftag Abend" u. f. w.

Es scheint, daß bei manchen, vielleicht bei allen slamischen Nationen, in der eben genannten Auffassung der Gestirne, in deren Berbältniß zu Gott, der Mond, die Sonne und die Gestirne in einer Art Unterordnung (Familienleben?) standen (Bgl. Narbutt I., p. 128). Beist es boch in einem serbischen Gedichte (Talvi I., p. 147):

Schalt ber Mond und fprach zum Morgensterne: "Morgenstern! wo bift bu boch gewesen? Sprich, wo hast bu beine Beit verfaumet? Deine Beit verfaumt brei weiße Tage?"

Bei den Serben wurde die eigenthamliche Sitte der Verbrüderung sogar auf die Gestirne angewendet, wie es z. B. aus dem obern Citate: "Einen Stern begrüßt die Jungfrau Bruder (Schwester)," erhellt. Vielleicht war diese Sitte auch bei den andern Slawen üblich (S. Jungmann "Blownjk" III., 2. J., p. 144. Art. Pobrationoc). Diese Sitte — eines geistigen Verwandtschaftsbandes — scheint in einer engen Verbindung mit dem höchsten Blisgotte zu stehen, weil dieser jede Verlegung dieses Verhältnisses straft (S. Talvi I., p. 280). Es ist jedoch wahrscheinlich, daß nur Sonne, Mond und Abendstern als Kinder Porun's gedacht wurden, weil wenigstens im preußisch-lithaui-

schen Mythus die andern Gestirne als Kinder der Sonne und des Mondes galten, die mit einander in einem, freilich unglücklichen Chebündnisse stehen (S. Nardutt I., p. 128, 134): Wo sind die göttlichen Rosse hingerathen? — Die Söhne der Götter ritten auf ihnen fort. — Wohin ritten die göttlichen Söhne? — Zu suchen die Tochter der Sonne. — Die Sonne selbst antwortete: — Klein sind meine Kinder — Klein ist auch ihr Brautschas. —

Der Morgen= und Abendstern wurden in Lithauen unter bem Namen Aussra und Bozoloa (Wakarinio) verehrt (Ibid. p. 68).

#### β) Die Geftirne im Befondern.

Die Sonne, die symbolisch in so vielen mythischen Gestalten bei den Slawen vorkommt, insbesondere als Jason (Jasson, Jesson, Chason), hatte in der sinnlichen Anschauungsweise der Slawen einen Ort (Palast nennt ihn der preußisch = lithauische Mythus), von dem sie früh Morgens ausging. Daher Wychod stunce = der Sonnenausgang (nicht Aufgang, wie im Deutschen), Abends stieg sie ins Bad (daher zapad stunce), und kehrte in der Nacht gereinigt in ihren Palast zurück, um von Neuem die Welt zu beleuchten.

Sowohl der Auf- als der Untergang der Sonne und die wichtigsten Spochen in ihrer jährlichen Bahn waren Segenstand einer religiösen Verehrung der Slawen, wie sich schon aus den oben angegebenen drei slawisch = preußisch = lithauischen Jahreshauptfesten ergibt. Ja nach Wacorad fing das slawische Jahr erst mit dem Monat an, in welchem die Sonne sich dem Gipfelpunkt ihrer Sohe näherte (gewöhnlich im Mai). (Loto.)

Aehnliche sabäische Elemente finden sich im lithauischen Mythus, indem Sonne, Mond und Sterne in demselben auch, gleichsam ihres göttlichen Schleier-Gewandes entledigt, als solche selbst vorkommen. Der Palast der Sonne (Sauto) lag gegen Aufgang, dem Stammsland der Lithauen (Austruma sommo). Aus diesem fuhr die Sonne auf einem äußerst glänzenden Wagen auf die Reise aus. Drei Pferde, das silberne, das goldene und das diamantene, zogen ihn. In ihrem majestätischen Laufe über die gesammte Erde nähert sie sich gegen Abend dem Meere, um sich zu baden, und kehrt des Nachts in ihren Palast zurück. Drachen und Zauberer übersielen einst den Sonnen-

wagen bei Tage, und eine Sounenfinsterniß entstand. Alle Geschöpfe überfiel eine ungemeine Bangigkeit, daß die liebe Sonne im Kampfe nicht unterliege. Es geschah nicht, allein nach der Vorherbestimmung soll der Tag einst kommen, an dem die Welt in der Finsterniß untergeht (Narbutt I., p. 127).

Diese Prabikate beuten, falls ber lithauische Sonnenmythus als ein eigenthumlicher nachgewiesen werden könnte, schon auf eine bedeutende Entwicklung desselben bin, der viele tiefere Stufen voraugingen. "Bährend die früheste Zeit den Lauf der Sonne durch das Fortwälzen eines gestügelten Rades oder einer Augel verfinnlichte, bekam der Sonnengott später ein Flügelpferd, und die herolsche Zeit, in welcher die Streitwagen im Ariege eine große Rolle spielten, gab auch dem Sonnengotte und der Mondgöttin einen Bagen, mit Flügelrossen bespannt, auf welchem dieselben ihre Fahrt am Himmel vollenden" ("Vorhalle z. griech. Gesch. u. Myth." von J. Uschold I., p. 84. Stuttgart, 1888).

Der Sonne Gemahl ist der Mond = Menes, der König der Racht und Ordner der Zeit. Doch ist er der Sonne ungetreu und liebt Jutruonka, den Morgenstern. Zur Strafe für seine Untreue zerhieb ihn Porkun, der höchste Gott (nach Andern die eisersüchtige Sonne), in der Mitte, daher er sich oft in seinen Sälsten am Simmel zeigt. Alte preußisch-lithauische Lieder berichten davon, wie folgt: »Der Mond umarmte die Sonne — dies war der erste Lenz. — Die Sonne erhob sich am Morgen — und weithin verbarg sich der Mond. — Allein wandelt er am Himmel — und verliebte sich in den Morgenstern — erzürnt zerhieb ihn mit dem Schwerte — Porkun der höchste Gott (Porkun didoj supykes — Ji kardu parda Uip). — »Warum verließest du die Sonne? — und siebst den Morgenstern? — warum wandelst du allein in der Nacht?» — (Narbutt I., p. 126—128).

Auch im germanischen Mythus sinder sich der Mond und die Sonne als göttliche Frau und göttlicher Herr. Gesner (im »Mithridates» Tur. 1555. p. 28): "Audio veteres germanos Lunum quoque deum coluisse et appellare Her—Mon, i. e. dominum Lunum, quod sorte parum animadvertentes aliqui ad Hermam i. e. Mercurium transtulerunt." So auch Nicol. Magni de Gawe: "Vetulam novi, quae credidit, solem esse deam, vocans eam sanctam dominam" (Grimm p. 400).

Eine Mondgottheit fommt auch in ben obotritischen Alterthumern vor, deren Ramen Masch: Zislbog lief't (S. 129). A. Jungmann fest fie der flawischen Gottheit Cica - Dodilia gleich ("Krok" II., p. 850). Hanka ichreibt: Cialbog, gleichsam Gottheit ber Bahlen, Zeitabschnitte ("Krok" II., p. 497). Agl. Monat, Mond, Beibes hat im Bohmischen Ginen Namen : mesje. Er tommt oft als Stell= vertreter ber Sonne zur Nachtzeit — als Nachtsonne (Nocena = Nachtgottheit) vor, woraus fich fein vermeintlicher Einfluß auf die Beschaffenheit und Fruchtbarkeit der Natur und ber Menschen herleiten mag. So führt Kollar aus Bartholomaeides ("Slaw. Boh." p. 28?) über den Einfluß des Mondes Folgendes an: »Natos crescente seu nova luna venustiores, vetere et decrescente deformiores futuros putant. Hinc Slavis quoque enatum proverbium, ut deformes votere luna natos dicerent." Die Unterscheidung, welche bie polnische Sprache zwischen xietyc (Keiezye), Mond, und miesiąc, Monat, macht, welcher Unterschied fich bei ben andern flawischen Dialekten nicht vorfindet (Jungm. "Slownjk" II., p. 424), icheint besonders wegen der etymologischen Verwandtschaft mit dem fpatern cnarnoksiednik (Bahrfager, Bauberer), wozu die urfprunglichen heidnischen knieza herabsanken, noch der Rest eines Mythenelementes zu sein (Linde »Stownik" I., p. 1168).

Von den übrigen Gestirnen scheint besonders der Morgen= und Abendstern eine bedeutende Rolle im slawischen Mythus gespielt zu haben (S. oben). Vielleicht finden sie ihre Symbole am slawischen Lel und Polel (wovon unten). Der Morgenstern (Venus) führt auch den mythischen Namen Ctitel, Krasopanj, Dennice, Gitrenka, Swetlusse, Swetlonosse — der Abendstern Wedernice, Zwifetnice.

Die Sterne find im lithauischen Mythusauch Kinder bes Monbes und der Sonne, und werden, wie in vielen orientalischen Mythen als heerden Lämmer oder auch als Pferde dargestellt, auf welchen die göttlichen Wesenheiten reiten (S. oben).

Ein altes preußisch-lithauisches Lieb führt das Firmament (?) klagend auf, beim Untergange eines Planeten. Es heißt (Narbutt I., p. 138 aus Rhesa's "Liebersammlung"): Gestern abend, gestern — ging mein Schässein unter — ach wer ist's, der mir helfe — mein einzig's Lammchen suchen. — Ich eil' zum Morgensterne — doch dieser

spricht zu mir: — wich hab' ber Sonn' gleich frühe — die Flammen anzusachen." — Ich eil' zum Abendsterne — doch dieser spricht zu mir: — wich hab' der Sonn' am Abend — das Lager herzurichten." — Ich eile hin zum Monde — doch dieser spricht zu mir: — wich bin durch's Schwert getheilet — und traurig ist mein Aug'." — Ich eile hin zur Sonne — und diese spricht zu mir: — wneun Tage werd' ich suchen — am zehnten geh' ich nicht mehr unter." Der Schluß mag auf die langen Sommertage im Norden deuten.

Die unerlaubte Verbindung des Morgensternes mit dem Monde und ihre Folgen deutet mythisch=poetisch folgendes preußisch=lithauische Lied an (Narbutt I., p. 129): "Der Morgenstern beging seine Hochzeit:

— Doch Perkun drang vor das Thor — und zerschmetterte die grüne Eiche — Blut drang aus der Eiche — und mein Kleid blieb besteckt — und mein Kranz verleßet. — Es weinte die Tochter der Sonne — und sas durch drei Jahre die Blätter — die verwelkten Blätter zusammen. — "Bo soll ich, liebe Mutter — mein Nöckhen reinigen? — wo dieß Blut abwaschen?" — "Seh, geliebte Tochter — gehe hin zum See — in den neun Flüsse münden." — "Bo werde ich, liebe Mutter — mein nasses Kleidchen trocknen? — wo es in der Luft außeinanderbreiten?" — "O Tochter, dort im Garten — wo neun der Rosen blüh'n." — "Wann werd ich, liebe Mutter — mein Kleidchen um mich nehmen — und das weiß gereinigte Gewand tragen?" — "O Tochter, erst an dem Tag, wo neun Sonnen seuchten."

In diesem (und dem vorhergehenden) Liede erscheint der strasende Porkun als höchster Gott, also identisch mit Pramžimas, wie Brama oft mit Paradrama, obwohl er zugleich als das erste Element der Götterdreiheit erscheint, da er die ihm geweihte, stets grünende Eiche (wie eine zu Romowo war) zerschmettert. Manches an diesem etwas dunklen Liede läßt sich nach Narbutt (p. 131 et sogg.) dadurch deuten, daß eine zweite Hochzeit der jungfräulichen Jutrzenka (Morgenstern, Morgenlicht) durch die Mythe als unmöglich dargestellt wird, indem die Sonne (die Mutter des Morgensterns) unmögliche Bedingungen des Reinigeus und Unnehmens des Brautkleides macht, z. B. das Erscheinen von neun Nebensonnen, das in dem nordischen und lithauisschen Mythus das Zeichen des Weltunterganges ist.

Bei Wiszniewski ("Hist. lit. polsk." I., p. 219. Kraf. 1840) hat dieses Lieb folgenden Ansang:

Wziął xięzyc córek, stonca (Es freit ber Mond bie Sonnentochter),
Bog piorunny (Perkunos) w drużbow gronie (Der Donnergott ritt als Begleiter)
Odprowadził ich przez bramę (Im Brautgefolge burch bie Pforte),
I aderzył w dąb zielony (Da wirb vom grünen Blut ber Ciche)
W tenczas moję białą szatę (Besprengt mein Gürtelfleib, mein weißes). u. s. w.
("Ausl." 1839. N. 309.)

Merkwürdig ift noch die Unsicht von der Milch ftra fie, befonders im lithauischen Mythus. Sie heißt nämlich Pauksztu-Kielas, d. i. die Straffe der Bögel, weil man wahrscheinlich die Seelen der Verstorbenen in der Gestalt von Bögeln (siehe unten) auf derfelben herumslatternd sich vorstellte.

Die kleinern Geft irne erscheinen im lithauischen Mythus (Narbutt I., p. 71) als Endpunkte der Lebensfäden des Menschen. Werpoja beginnt gleich bei der Geburt den Lebensfaden der Menschen am Simmel zu spinnen, welcher in einem Stern sich endigt. Sie sitt auf einer solchen Sobe am Firmamente, daß mit dem täglich gesponnenen Faden die Welt der Länge nach gemessen werden könnte, obschon der Stern stets in seiner gewöhnlichen Sobe sich zeigt, und der erst nach Verlauf vieler Jahre (bei schwächer werdendem Auge) um etwas höher erscheint. Daher die niedern Sterne die Endpunkte von dem Lebenssaden junger Leute sind. In dem Augenblicke, als das Ende des Menschen herankommt, reist der Faden, der Stern fällt und verliert seinen Glanz. Jeder Sternschnuppen ist daher das Zeichen des Todes eines Menschen (Val. "Ausland» N. 279. 1839).

Wie diese Art sabaischer Mythen eng zusammenhängen mit den ursprünglichen, ergibt sich z. B. daraus, daß man in dem Tempel zu Prenzlau (wo einst der Triglaw verehrt wurde) an dessen Stelle später eine vergoldete Sonne nebst dem Monde und den Sternen setze (Vgl. Kollar "Slaw. Dc." p. 70). Triglaw muß überhaupt auch in spätern Zeiten als eine mächtige, überirdische Gottheit angesehen worden sein, wie seine Verehrung auf hohen Bergen nachweiset. So ist z. B. der nach ihm benannte Trigla (Terglou) in den Krainer Alpen 12,000 Fuß hoch. In Slawonien befinden sich ebenfalls Ruinen einer ansehnlichen Burg mit Namen Trojeglawa (Ibid. p. 215).

#### d) Lufterfdeinungen.

So wie die Sternschnuppen eine mythische Bedeutung hatten: so mogen, wie natürlich, auch die andern auffallenden Lufterscheinungen mit den mythischen Unsichten in einem engen Zusammenhange geftanden sein. Einige Reste haben sich noch erhalten.

Das Erscheinen von neun Nebensonnen ift das Zeichen des Beltunterganges (Narbutt I., p. 151).

Von dem Nordlicht (zorza pulnocna) hatten die nörblichen Slawen, z. B. die Lithauen, eine ganz eigene Vorstellung. Denn noch heut zu Tage sehen die Letten dieses Fänomen als eine Wirkung des Kampfes einer Art Geister (der Verstorbenen), indem sie dei Erblickung desselben ausrufen: Johdi kaujahs, d. i. die Geister kriegen, oder: Kurru kauszku dwech seles kaujahs, d. i. die Seelen der gefallenen Krieger stoßen an einander. Johdi nennen sie Luftgeister, Seelen der Verstorbenen (Narbutt p. 124).

Die Sonnen fin sterniß fand ihr Symbol in Lithauen an ber Gottheit Tiknis, welche Narbutt (p. 142) zu ben mysteriösen Göttern rechnet.

Besonders scheint auch der Regenbogen, der in den meisten Mythen eine wichtige Rolle spielt, der Ausmerksamkeit des slawischen Mythus nicht entgangen zu sein. Schon seine Benennung ist charakteristisch. Er heißt nämlich nedeska duha, d. i. der himmlische Bogen (arcus), oder die himmlische Daube, was mit dem finnischen Taivancaari (arcus coolestis) und dem lithauischen Kilpinnis dangaus — Himmelsbogen — harmonirt. Grimm (»d. Myth.» p. 423) führt an, daß der Lithaue im Regenbogen den Gürtel Laima's (der allgemeinen Göttermutter, der indischen Maja gleich) sah (Laumis josta), so wie er aus Wuk anführt, daß bei den Serben der Regenbogen die Macht habe, das Geschlecht des unter ihm Durchgehenden zu ändern. Vielleicht ist dieses noch ein Rest von der indischen Ansicht der ursprüngslichen Einheit der Geschlechter (der Mannweiblichkeit).

#### e) Better.

Das fcone, angenehme Better, insbesondere aber das heitereblaue Firmament hatte sein Symbol an der Gottheit Pohoda (Pogoda), ober;

wie es helmold nennt ("Chr. Sl." I., c. 84. p. 68) Podaga, bas unfreundliche an der Gottheit Nehoda. Podaga, bei den Lithauen Podangis (Po-Dangus = Simmel). Geine Aufschriften in den Obotr. Alterth. find : Asiun = jasný - Wid - Raz = herricher ber Binde (Thunmann bei Masch "Erlaut." p. 53). Nach Masch ("Obotr. Alterth." p. 72) hat diefer Gott, gleich Suantewit, bas Kullborn (Agl. Indras). Bei den Lithauen ift Pucis (von puciu, ich blafe, wehen) der Gott ber angenehmen Lufte, und hat eine Beifterschar unter fich , Pu ciataj genannt, bie in einem Liebe als Freunde ber Blumen angeführt werden. Die am Meere Bohnenden nannten ihn Bungputis, und fchrieben ihm das fanfte Bewegen des Meeres und den badurch bewirkten Meerschaum zu (Marbutt p. 114, 115). Tkany ("Mythol." II., p. 7, 71, 104) berichtet von ihnen, ohne jedoch die Quellen andugeben : »Pogoda, Pohoda ober Podaga bei ben Ruffen, Polen, Bohmen und Mabren ber Gott bes Frublings, ber blaue, beitere Simmel. - Gein Bild mar jung und fch on, befrangt mit blauen Blumen, geschmückt mit blauen Rlugeln und mit einem blauen filberdurchwirkten Bamms, auf Blumen hingestreckt, in ftiller, beiterer Luft (?). Pogoda als ber blaue Simmel ift naturlich verbunden mit Simsterla, Simtzerla ober Zimsterla (von zima, Winter, und stert, vertilgen; vielleicht steriti), der jahrlichen Vertreiberin des Winters" (eben fo wie Jutrobog taglich bie Kinsterniff als Sol oriens vertrieb. Ngl. Indra und Jutro). Zimsterla ist die wiederkommende Lichtund Sonnenzeit im Fruhjahre (und im Kleinen die Morgenrothe jedes Tages). Ihr Geliebter ift ber blaue himmel Pogoda. Nach biefem ift Zimsterla gleich ber indischen Indrani, Die weibliche Balfte Indra-Pogoda's, und mag fpater bas Onmbol ber Frublings- ober Morgenluft geworden fein. Von Pogoda fagt Długosz: "Habebatur et apud illos pro Deo Temperies, quem sua lingua appellabant Pogoda quasi bonae aurae largitor." Pogoda fommt auch in ben Formen Dogada, Dagoda vor, und ba fich Pogoda ursprunglich fo an Piorun reibet, wie Indras an Brama, fo ift vielleicht der mythifche Mame Jagoda - Baba baraus zusammengeset (Bgl. »Krok" IL, p. 647, 367).

Nach Stredowsky ("Sac. Mor." I., c. 8. p. 53) ist Nehoda identisch mit Pochwist (Pogwizd, Poświst), das Symbol des Unwetters (intompories). Go berichtet auch Tkany (p. 71) von ihm: "Pochwist, bei ben Ruffen ber Gott bes Sturmwindes. In Kiem ward er überhaupt als Gott verehrt. Die Mährer und Böhmen, bei benen er auch ben Namen Nohoda hatte, erkannten in ihm den Gebieter über Nebel und Trübheit.»

Pohoda (ber ursprünglich von Podaga verschieden sein mag) und Nehoda haben zu ihrem Stammwort Hod, die Zeit (Jungm. "Slown." I., p. 708), so daß Pohoda eigentlich die rechte Zeit (Agl. pohodny) oder die günstige, Nehoda die ungünstige Zeit bedeutet (Agl. intemperies - tempus oder das deutsche Un - wetter) — (Naruszewicz II., p. 87, 88).

Als Personification ber winterlichen Kalte erhielt sich noch die ruffische Göttin Zomarsla, b. i. die Erstarrte. Sie hat nach Tkany (II., p. 209) einen Athem von Sis, Kleiber von Reif, einen Mantel von Schnee und eine Krone von Sagelkörnern. Sie ist der Gegensaß zu Zimsterla, der sauen Frühlingsluft, welche die Zomarsla (auch Samargla, Zmrzla genannt) vertreibt und vernichtet ("Krok" II., p. 872).

Chowor (Chworz) war die Personifikation des Sturmwindes (Tkany I., p. 51), den die slawischen Mythologen mit dem Tyson vergleichen (»Krok" II., p. 849).

Bu ben oberirdischen Gottheiten murde auch nach Manchen ber rathfelhafte Nemisa (Nemiza, Nemisia, Nimizia) gehören, welcher in der Gestalt eines Mannes mit vier Strahlen und einem Klügel (?) am Ropfe abgebilbet wird. Un feinem Unterleibe liegt eine Taube mit ausgebreiteten Flügeln (Masch fig. 7. S. 118). Bedeuten die vier Strahlen die vier Weltgegenden, ift der Flügel bas Symbol des Windes, und die Stellung der Taube, die durch den Sturmwind hervorgebrachte, dann ließe sich, nach Karamsin, Nemiza als Wind- und Sturmgott beuten (Jungm. »Blown." p. 676, II.). Begen biefe Deutung erheben fich jedoch ungemein viele Bebenklichkeiten. Denn die Runen geben folgende Inschrift N. E. (A?) M. J. (A?) S. J. (A?) T (Raum auf eine Rune, vielleicht J) V. A. R. A. T., wenn fie fontinuirlich gelesen werben, also Nomi (Nama) Sitiwarat. Bytiawrat ift im flamifchen Mythus basfelbe, wie im indifchen Satiavrata (Saturn). Die erfte Rune N fcheint ein migglücktes ober verlettes & du fein , baber gelefen werden konute: Somi Sitivarat, b. i. Zomi-

wie es helmold nennt ("Chr. Sl.» I., c. 84. p. 68) Pg freundliche an ber Sottheit Nohod a. Podaga, bei bey gis (Po-Dangus = Simmel). Seine Aufschriftent ginb: Asiun = jasný - Wid - Raz = Serry mann bei Masch "Erläut." p. 58). Nach 🥊 p. 72) hat diefer Gott, gleich Suantewit, D Bei den Lithauen ift Pucis (von pur der angenehmen Lufte, und hat eine taj genannt, bie in einem Liebe werben. Die am Meere Wohner ben ihm bas fanfte Bewegen Meerschaum zu (Narbutt p 71, 104) berichtet von if goda, Pohoda ober cem Mabren ber Gott b " ertlaren läßt. — Gein Bild we -ueicht gar urfprunglich .us "Hist. Pol.» I., f. 37: "Pogefchmudt mit ! ...uras solem, lunam, au ram qua m wirkten Bam, appellabant, cultu divino prosequebantur.» Pogoda al Wicharnec, ber Krainifche Windgott (»Krok» II.. sterla, 8 vertilae

(ebe' "ue merkwürdige Sage gibt Woycicki (»Klochdy» II., p. 151) B ber Entstehung bes Windes und Sturmes. Eine rachgierige Zauim gräbt im Walde ein Loch und legt Gänseeier hinein, auf welche
se sich in der Gestalt eines brütenden Vogels sest. Die Dorfbewohner
sind ganz außer sich, als sie das Weib schreien und den Wind und Sturm
beschwören hören, damit sie auf diese Weise brütend Hagel erzeuge, so
groß wie ein Gänseei.

Die stawische Benennung bes Sauches (ber Luft ober Bindesbewegung) Duch (duh) ist in mythischer Sinsicht (in sofern der Mythos
in seiner tiesern Bedeutung aufgefast wird) auch in sofern wichtig, als
duch, was auch Athemzug bezeichnet, zugleich im Slawischen Geist (spiritus) und Seele (anima, vgl. avepos und spirare) bedeutet, ein Beweis, daß die alten Slawen, wie die meisten Bölker des Alterthums,
das Geistige ursprünglich gleich dem Lebenden und bei diesem bloß auf
das sinnenfällige Merkmal des Athems Rücksicht nahmen (Ducha,

Sammann "Slown." I., p. 497, 498). Sie dachten Seele als ein eigenes luftartiges Wesen. Daber >> Králodworsky rukopis" (edit. Swob. p. 105): Teugt der Geift (dusa) dem Munde, fleugt (wyn, vom Baum zum Baume. Hierhin, dorthin,

:•

Berumflatterns ber Geelen nach dem Tobe warum fich bie alten Glawen bie Geebachten (2gl. oben die lithauische Ber Bogel. - Woycicki »Kluchdy» Madei" I., p. 74, 208). Daß bie teten als Tauben auch bis jest und ruffifche Gedichte, k. B.

.. Jeld und ungeackert - nur vom ... dem Felb ber Raben Menge - und um

--- auf dem Grabe wuchs ein Eichbaum - auf no e iße Laube sist (»Pieśni ludu Biało — Chro-Mazurow i Rusi:" K. W. Woycicki 1836, I.). Gelbst Grabfteine Boleslaus Chrobry in Posen standen die Hic Jacet in tumba Princeps gloriosa columba (Wisz-930114 L. 9 P. 431). niewski L. 9 P. 431).

## . Bon ben irbifchen Göttern ber Glawen.

60 wie nach und nach im Bewußtsein ber Glawen bie tiefere Bebeutung ihrer Mythen erstarb, scheinen sie auch ihre Augen von Berninenfälligen Oben (bem Firmamente oder Himmel), an welchem größtentheils der Schlüffel zur Lösung ihrer mythischen Rathsel sich Befand, auf das sinnenfällige Unten, die Erde, gerichtet zu haben.

Denn wenn auch schon die Darftellung der fparlichen Geftalten, Die im fpatern flawischen Mythus als oberirdische Gottheiten erscheinen, einen subjektiven Grund haben mag, indem fich nach ber Unalogie eine große Fulle von Licht- und Luftgeiftern bei den Glawen vermuthen tagt, fo ift boch die Reuntniß der Gottheiten ber Erde, die fich bis in Die fpateften Beiten felbft, im Bewufitsein des gemeinen Bolfes und in biefem örtlich oft bis auf den heutigen Zag erhielt, ein Beweis bes objektiven Ueberwiegens ber irdifchen Gottheiten über bie überirdifchen Žitiwrat — der Erde Leben-Ruckgebende. Daß der sogenannte Nemisi oder Nomisa ein Gott der Fruchtbarkeit ift, beweisen schon seine Attribute: zwei sich schnäbelnde Tauben, das Strahlenhaupt.

#### f) Wind und Luft.

Der Wind fand sein Symbol im Gotte 8 try bog (Stribog, Stryboh, Striw, Strigoń), als bessen Enkel die Winde in Igor's Zug angegeben werden. "Siehe! die Winde, Strybog's Enkel, wehen vom Meere her wie Pfeile auf die tapfern Scharen Igor's" (Hanka p. 64).

Grimm (»b. Myth." p. 861) führt aus den »ruffischen Volksmarchen" (Leipzig 1831, p. 119) an, daß die vier Hauptwinde Shine einer Mutter sind.

Auch der Gott des Unwetters Pochwist scheint ursprünglich der Gott der Luft oder des Windes gewesen zu sein, was sich aus dem Zusammenhange des Windes, Sturmes, Unwetters leicht erklären läste. Długosz nennt ihn auch nur Pogwid (vielleicht gar ursprünglich Bohwjtr, d. i. Windgott). J. Długossus "Hist. Pol." I., f. 37: "Poloni antea quaslidet vanas creaturas solem, lunam, au ram quam Pogwid (Bogwiatr) appelladant, cultu divino prosequedantur." Wichor, Sturm, Wicharnec, der Krainische Windgott ("Krok" II., p. 382).

Eine merkwürdige Sage gibt Woycicki (»Klochdy» II., p. 151) von ber Entstehung bes Windes und Sturmes. Eine rachgierige Zauberin grabt im Walbe ein Loch und legt Ganseier hinein, auf welche sie sich in ber Gestalt eines brütenden Vogels sest. Die Dorfbewohner sind ganz außer sich, als sie das Weib schreien und den Wind und Sturm beschwören hören, damit sie auf diese Weise brütend Sagel erzeuge, so groß wie ein Ganseei.

Die slawische Benennung des Sauches (der Luft oder Windesbewegung) Duch (duh) ist in mythischer Hinsicht (in sofern der Mythos in seiner tiesern Bedeutung aufgefaßt wird) auch in sofern wichtig, als duch, was auch Athemzug bezeichnet, zugleich im Slawischen Geist (spiritus) und Seele (anima, vgl. «vepos und spirare) bedeutet, ein Beweis, daß die alten Slawen, wie die meisten Bölker des Alterthums, das Geistige ursprünglich gleich dem Lebenden und bei diesem bloß auf das sinnenfällige Merkmal des Athems Rücksicht nahmen (Ducha,

dussa, duse. S. Jungmann "Blown." I., p. 497, 498). Sie bachten sich besonders die Seele als ein eigenes luftartiges Wesen. Daher z. B. die Worte im "Králodworsky rukopis" (odit. 8wob. p. 105): "Sa, im Schrei entsteugt der Geist (dusa) dem Munde, fleugt (wylotio) empor zum Baum, vom Baum zum Baume. Hierhin, dorthin, bis verbrannt der Todte."

Die Vorstellung des Herumslatterns der Seelen nach dem Tode mag die Ursache gewesen sein, warum sich die alten Slawen die Seelen der Verstordenen als Vögel dachten (Vgl. oben die lithauische Benennung der Milchstraße als Weg der Vögel. — Woycicki "Klochdy" II., "Duch pogrzedanego" p. 66. "Madei" I., p. 74, 208). Daß die Vorstellung von den Seelen der Getödteten als Tauben auch die jest noch gang und gebeist, beweisen polnische und russische Gedichte, z. V. Dort weit in Podosien — ist ein Feld und ungeackert — nur vom Spaten umgegraben — auf dem Feld der Raben Menge — und um sie die Grabesstätte — auf dem Grabe wuchs ein Eichbaum — anf welchem eine weiße Taube sitt ("Piesni ludu Biato — Chrobatow, Mazurów i Rusi:" K. W. Woycicki 1836, I.). Selbst auf dem Grabsteine Boleslaus Chrobry in Posen standen die Worte: Hic jacet in tumba Princops gloriosa columba (Wiszniewski I., p. 431).

#### B. Bon ben irbifden Göttern ber Glawen.

So wie nach und nach im Bewußtsein ber Glamen die tiefere Bedeutung ihrer Mythen erstarb, scheinen sie auch ihre Augen von dem finnenfälligen Oben (bem Firmamente oder himmel), an welchem größtentheils der Schluffel zur Lösung ihrer mythischen Rathsel sich befand, auf das sinnenfällige Unten, die Erde, gerichtet zu haben.

Denn wenn auch schon die Darstellung ber spärlichen Gestalten, die im spätern slawischen Mythus als oberirdische Gottheiten erscheinen, einen subjektiven Grund haben mag, indem sich nach der Unalogie eine große Fülle von Licht- und Luftgeistern bei den Slawen vermuthen läßt, so ist doch die Reuntniß der Gottheiten der Erde, die sich bis in die spätesten Zeiten selbst, im Bewußtsein des gemeinen Volkes und in diesem örtlich oft bis auf den heutigen Tag erhielt, ein Beweiß des objektiven Ueberwiegens der irdischen Gottheiten über die überirdischen

im flawischen Bewußtsein bem Quantum und Quale nach. Und in der That wallt ein allgemeines Leben nach der Unsicht der spätern Slawen in der Natur und durch die Natur, und (was ebenfalls ein Zeugniß ist, daß die Slawen von ihrer objektiven Gefühlsbetrachtung zur subjektiven Unschauungsweise gelangten) dieses allgemeine Leben erscheint nicht etwa als unpersönlich, sondern überall treten menschlich e oder dem Menschen nach gebildete Gestalten hervor, und die Thierspwolik, zwar ebenfalls vorhanden, ist bei weitem der Unthropopalastik untergeordnet.

Das Erbenleben jedoch (ber Sig, b. i. ber Ort ber Wirksamkeit ber irdischen Götter) hat ein zweisaches Moment, das Eine stets gleicheförmig, fast ohne Bewußtsein sich nothwendig entwickelnd — bas Moment bes Natürlichen (Fysischen) im engern Sinn, das Undere willkürlich und mit Bewußtsein als Inneres in diesem Natürlichen sich darstellend ober außernd, b. i. das Moment bes Menschellichen).

#### a) Götter bes natürlichen Momentes bes Erbenlebens.

Die Einheit und der Zusammenhang des Naturlebens, wie es der Begriff des indischen All-Einen mit sich brachte, blieb zwar im Bewußtsein der Slawen, allein sie konnten nicht die einzelnen Momente des natürlichen Lebens als Moment auf dieses Eine Naturleben beziehen. Dadurch ward das Moment in das Element verwandelt, und das Eine Naturleben stand sodann als Element einer Bielheit einzelner Naturelemente im Bewußtsein der Slawen entgegen.

#### I. Das Symbol bes allgemeinen Raturlebens.

Das allgemeine Naturleben, dem sinnlichen Auge sich außernd in der Fruchtbarkeit der Natur, ihrer Zeugung und Ernährung, fand sein Symbol bei den Slawen in der Gottheit Cica, welche eigentlich nur eine personisierte Beschaffenheit der Gottheit Maja — Bhawani — Siwaist. Denn diese, als die Allernährerin des durch sie entstandenen neuen (kindlichen) Lebens, ward als Mater mammosa gedacht und vorgestellt (welche Vorstellung selbst ihrem Abbild, der römischen Ceros, blieb. Lucrot. IV., v. 1161. "Mammosa Coros"). Diese Mator

mammosa ober Mater mammella ift bie flawische Cica, welche baher mit Recht von J. K. Knaut ("Prodrom. Misniens.") ber Ceres gleich gefest wirb. »Ceres sive Ciza Dea mammosa et altrix omnium rerum et alma mater" (p. 379). Gie wurde nach des Abtes von Urfperg ("Opat Urspergenski") Bericht auf bas ehrerbietigste verehrt (quam religiosissime colebant, p. 808 - Naruszewicz II., p. 188), und befonders von unfruchtbaren Weibern angefieht (»Krok" II., p. 850). Der Name Cica (auch Cyca, Ciza, Ziza, Cisa, Sisa geschrieben und ausgesprochen) bat sein Etymon in dem flawischen Cic ober Coc, d. i. die Mutterbruft (Jungm. "Slown." 1., p. 231), was ihrer Bebeutung gang entspricht. Gie foll besonders in der Stadt Beig, bie von ihr biesen Ramen erhielt, verehrt worden sein (Knaut »Prod. Misn." p. 296). Das Sauptfeft, ibr zu Ehren gefeiert, fiel als Danksagungsfest für die Früchte der Erde als Nahrungsmittel in die Berbstzeit! (Grimm »b. Myth." p. 188), und wurde mit Spiel und Freude begangen.

Długosz nennt fie Dziedzilia, ober Zizilia (von bem Deminutivum Cicjk, Cecjk); Kayssarow Didilia (weil Cic im Russi= fchen titka beißt). Es kann jedoch sein, daß dieser Name einen andern Ursprung hat, und ihr nur in ihrer Identität mit Lada zukommt (G. unten). Sie mag auch unter andern Namen verehrt worden fein. so nennt sie Stredowsky (p. 54) als Ceres Žjwena, d. i. Les bensgöttin, welche wieber ibentisch, wenn auch nicht ber Etymologie, boch ber Bedeutung nach mit Dziewana oder Dewana fein mag. Denn Wacerad's »M. V." (»Denkmal. b. bohm. Opr." Prag 1840. p. 211) gibt Deuana als letnicina y perunowa dci (Latonae et Jovis filia), wornach fie als die Fruchtharfeit der Erde, hervorgebracht durch ben Sonnengott Perun, ber als folder auch bem Uckerbau vorstand, und die fommerliche Erde (leto = Sommer, letnicin = bas Commerliche) angeseben werden kann. A. Jungmann in ber Zeit= forift »Krok» (II., 850) nimmt Perun als Luft, Letnice als lauen Sommer, und erklart Dewana als das durch deren Vereinigung bewirkte Grunen ber Balber, "Wzduch s wlaznym letom poldi zelenost hagú a lesu."

Wegen ber Ibentitat Žiwona's mit Žiwa (Siwa) fällt Cica auch mit Krasopani und durch biese mit ber Gotonbeit

Lada zusammen. Stredowsky (p. 52) sagt gerabezu: "Apud Moravos Venus seu Krasopani, dicta etiam Zyzlila, longe magnificentiori celebrabatur cultu" (p. 53). "Similimum Veneris in curru stantis cum tribus gratiis (?) idolum fuerat Magdeburgi, quam urbem ab hac Dea (also Dziewa, Dewa) Slavoni olim Diewen vocabant." - Rgl. Cranzius ("Hist. eccles." 1568, p. 4, 5). Unde nomen est loco (Magdeburg), ut Parthenopolis, i. e. puellarum urbs diceretur. Auch Mone (»Gesch. b. Heib. im nordl. Eur." Leipz. 1822. II.) fagt: "Eine fürzere Form von D zidzieta war Ziza, Ernährerin, eine langere von Siowa Dziewana. Im lettern liegt überhaupt die Bebeutung bes Weiblichen, Mabchenhaften: Dewa." Orte mit bem Ramen Dewin gab und gibt es mehrere, 3. B. im Prefiburger-Comitat Dewin (beutsch Deben, Theben), melches in "Belii Not. Hung." II., p. 252 richtig abgeleitet wird, indem es beißt: »Nomen certe a puella (Devoina) est — Slavi certe prisci illi ac gentiles Venerem Deam in virginis cultam simulacro Devoina, Dewina seu Dewa nuncupabant." Die Aehnlichkeit ber Laute Diewana und Diana und ihre gemeinsame Beziehung zum Perun-Jupiter mag die Unficht bervorgebracht haben, Dewana fei die romifche Bald- und Jagdgöttin Diana gewefen. Go beift es bei Linde (»Słown." I., p. 599): Dziewanna, b. i. Diana, bie Göttin ber Jagben. Die Sarmaten nannten fie in ihrer Sprache Ziewonia ober Dziewanna. Stryjk. 186. böhm. Žewena, Ceres. Dziewina, Děwa, b. i. Dziewica. Klecz. Zd. 8. Die Glawen verehrten Diana und nannten fie Ziewonia. Krom. 55. Als Diana nimmt fie auch fcon »Mater verborum" und jum Theile felbft »Krok". Gie kam auch berselben als Jovis Tochter gleich, nicht aber als bloge Waldgöttin. 216 Jagogottin icheint fie noch im Bewußtfein ber Oberlausiger ju fein. Grimm's »b. Myth." (p. 706) führt aus "Liebusch Skytika" eine Sage von Dziewitza an. "Sie war eine fcone (vgl. Krasopani), junge (dewinna heift junges Madchen) Knenje ober Ebelfrau, die mit der Zylba (einem Geschoff) bewaffnet, in den Balbern umberftreift: die iconften Jagdhunde begleiteten fie, und ichreckten Bilb und Menfchen auf, die fich zur Mittageftunde im bichten Balbe fanden. Noch bis jest rebet man einen, ber über ben Mittag allein im Cannenwalde bleibt, icherzend an: Burchteft du nicht, daß Dziwitza

zu dir kommen wird? Sie jagt aber auch in mondhellen Nachten. Diese Džiwitza scheint die poln. Dziowana, Dziowina, Dziowica und römische Diana zu sein." Ihre Berühmtheit muß groß gewessen sein. Heistes doch bei Sarnicki: "Dianae cultus Slavis." — Berebistes rex usus est oraculis Dianae, quae ex antro edi ajedat, ut ita sidi dicto audientes subito redderet. Strado etiam lib. 7. montes sacros suisse ipsis pro templis et delubris testatur. Inde Sagori mons a Ptolomaeo in Sarmatia nominatur, i. e. Swięta gora (heil. Berg) eo, quod Dianae illi dicatus suerit" (Ugl. Šasařjk "Starož." I., p. 619, 622, 625, 653).

Dziewana, besonders als Žiwa (Siwa), erscheint oft auch in der Gestalt einer Heroin und historischen Person, die mit ihrem Gemalaus Güben zum baltischen Meere zog. (»Il Costume antico e modernodal D. G. Ferrario. Mailand 1824, Vol. IV. dell' Europa p. 241.)

Beil Perun (gleich Jupiter) urfprunglich Sonnengott ift, Diana aber auch ober eigentlich ursprünglich Mondgöttin war, so läßt sich ebenfalls von diefer Geite das Gleichstellen Dewana's und Diana's erklaren, ba Dewana gleich Bhawani urfprunglich Lichtgottin und oft im Berhaltniß zu Shiwa Mondgöttin ift. Paulinus "Syst. Bram." p. 99; »Bhawani dea lu na est, quia Shiwae seu solis uxor esse fingitur et cum eo res sublunares procreat." Als Mondgöttin gebort fie eigentlich ju den oberirdischen Gottheiten. Gie scheint jedoch wie die Hera der Griechen und die Diana ber Romer von ihrem bobern Standpunkt im Berlaufe der Zeit berabgebrückt worden ju fein. Die Hera, die sonft als Erdengöttin angesehen wird, weiset Uschold ("Borhallegr. G. u. M." I., p. 598) als Mondgöttin nach. Daber mag auch eine große Verwandtichaft mit ber flamifchen Cica (als Dewana) bie germanische Sottheit Northus haben, von der Tacitus fagt: Northum i. e. terram matrem colunt, camque intervenire rebus hominum, invehi populis arbitrantur. Est in insula oceani (b. i. Rugen (Grimm »b. Myth." p. 155), welches Belmold als sedes idolatriae ber Slamen barftellt) castum nemus, dicatum in eo vehiculum veste contectum, attingere uni sacerdoti concessum. Is adesse penetrali deam intelligit, vectamque bobus femineis multa cum veneratione prosequitur. — Numen ipsum secreto lacu abluitur etc. Das Sabrzeug konnte icon auf eine Lichtgottin beuten,

benn Lichtgotter werben fahrenb vorgestellt. Das Reinigen im beiligen See erinnert an die mythische Unsicht, daß die Sonne und der Mond (als Nachtsonne) taglich fich nach geenbigtem Laufe baben, und baran, daß auch die flawische Ziewonia von ben fpatern Glamen im Bildniffe in die Gemaffer geworfen wurde. Die Ceremonie bes Berumfübrens ber Gottheit mit bem Schlugkultus bes Babens ober Reinigens könnte baber als eine fymbolische Darftellung bes täglichen Gonnenober Monblaufes angeseben werben. Nortus (ober Norta) mare bann eben fo wenig wie die griechische Hera bloß Erdengöttin, sondern Licht-(Mond- ober Connen-) Göttin. Daß biefe als die Fruchtbarkeit, bas Leben ber Erbe bedingend, auch als Erdengöttin angeseben werden tonnte, ergibt fich von felbft (Qgl. Grimm »b. Doth." p. 153, 73, 74). Daburd rudt aber Nortus ber flamischen Cica - Dowa ungemein nabe, ja es gibt einige Autoren, welche ben Nortus - Kultus ju einem flawischen machen. Go beift es in "Historia episc. Caminensis" (Script, rer. Germanicarum edit, J. P. Ludewig. Frankfurt und Leipzig 1718. p. 504, 505): »Omnium antiquissimum, tam Pomoranorum (beren Rame felbst flawisch ift, und Deeresanwohner bebeutet) quam R u g i a n o r u m idolum descripsit antiquus et fide dignus historicus C. Tacitus. (Biebei wird ftatt wie oben : Vehiculum veste contectum, vehiculum Vestae confectum gelesen): Ceterum tantae dicti nemoris lacusque fuit celebritas, tantaque religio, ut et postea Sarmatae, sive ii Slavi sunt, quum expulsis Germanis omne hoc litus ad Cimbrorum usque peninsulam, simulque praedictam insulam, nempe Rugiam occupassent pari locum superstitione venerati sint.» Die Lefeart "Vestae confectum" scheint hier barum wichtig zu sein, weil, falls fich Nortus als ibentisch mit Cica - Dewa nachweisen ließe, bie Ibentificirung ber Nortus mit ber Vosta (vgl. castum nemus) auch fur den flamischen Mythus ungemein wichtig mare. Denn Cica in beren Einerleibeit mit Krasopani gleicht ber Afrodite Tanais, welche nach Ritter (» Worhalle" p. 271) feine griechische, sondern eine affatische reinere Macetis (b. i. Mater = Maja = Bhawani) war, und nach Nymfodorus (ode legib. Barbar.") bei Sauromaten fpåterbin als das reine Reuer verehrt mar. Run ift die lithauische Liethua die slawische Siwa - Krasopani felbst, und nach einer ihrer

Beinamen, Praurime namlich, die Göttin bes heilig en Feuers, zu deffen Unterhaltung jung fräuliche Priesterinnen bestimmt waren, welche Praurme (vgl. Besta, Bestalinnen) genannt wurden. Praulis bedeutet im Lithauischen ein starkes Feuer, Bhawani ist ursprünglich die Gattin Shiwa's = bes Symbols des Feuers und bes höchsten Standes der Sonne (Narbutt Dzieje narod. litew." I., p. 38, 39) Der Jungfrauenstand muß in der engsten Berbindung mit dem Kultus Krasopani's gewesen sein, denn nach Tkany (I., p. 167, 168) war bei jedem Tempel derselben ein Mädchenstift.

Nortus foll nach Grimm (p. 156) auch Hlodhyn, Hluodania, Hludana geheißen haben. Die Gebrüber Jungmann erklaren Hlodina, Hludana für die ursprüngliche (prwnj) Göttin der Erde bei den alten Slawen, und leiten den Namen daher ab, weil die Erde gepflegt (geackert, blodana) werden muß, um fruchtbar zu sein (»Krok" II., p. 854. »Slownjk." I., p. 692).

Da nun Marzana, spater die slamische Todesgöttin, ursprünglich auch gleich Dewana ist (so hat auch Strodowsky p. 53. Marzona = Diaua), so könnte es sein, daß das sogenannte Marxona oder Todaustragen, welches in dem Sineinwerfen einer menschlichen Gestalt in ein Gewässer bestand, in einem Zusammenhange mit dem Nortus-Kultus ursprünglich stand (Wgl. über den Hortha-Kultus, Barthold "Gesch. Dommern und Rügen" I., p. 109 ot soqq.).

# II. Die Symbole der vereinzelten Elemente des Natur-

Wenn Cica — Dewa den spatern Slawen zu einer gewöhnlichen Gottheit der Fruchtbarkeit als mammosa Cores herabsank: so finden sich die Symbole der einzelnen Aeußerungen des Naturlebens nicht einmal im Allgemeinen als Gottheiten, sondern sie kommen bloß größtentheils als Geister, ja selbst öfters ganz als gespensterartig vor, und leben und bewegen sich unter den Menschen, mit welchen sie in dem mannigsaltigsten Verkehre stehen. Der älteste böhmische Seschichtschreiber Kosmas sagt (bei Sasatzik im "Cas. Cosk. Mus."p. 261. 1883): Tetka (die Schwester Libussa's) soll das Volk die Oroaden, Dryaden und Hamadryaden zu verehren und anzurufen gelehrt haben, so wie sie dessen abergläubische und gottlose Gebräuche und Irrthümer leitete

(aprawowala), eben so wie selbst heut zu Tage so manche ber Landleute, gleich ben Seiben, sich theils ben Flüssen ober dem Feuer neigen, theils stehendes Gewässer, Bäume und Steine verehren, theils ben Bergen und Sügeln opfern, theils tauben und stummen selbstgeschaffenen Göben ihre Bitten und Wünsche vortragen, damit sie ihr Saus beschüßen.

Doch laffen fich bie eigentlichen Raturg eifter von ben men= fchenahnlichen Geiftern babei unterscheiben.

#### 1. Die Naturgeifter.

Diese find entweder Naturwesen selbst, beren Meußeres und theils zufällige, theils nothwendige Meußerungen als Symbol für irgend ein Inneres genommen werden, ober es ist bas personi ficirte Innere ber (größtentheils lebenden ober boch zu leben scheinenden) Naturwesen.

#### a) Die symbolischen Maturgeister.

Diese find es, an welche sich die unermefiliche Reihe der sogenannten guten und bofen Vorbedeutungen knupft, deren Summe einen großen Theil des Volkbaberglaubens ausmacht. Sievon einige Beispiele:

- 1. Nach der Unsicht der Ukrainer ist ein Wirbelwind im Felde bas Anzeichen eines unermeßlichen Uebels (Woycicki "Klochdy" I., p. 146) (Ngl. oben vom Čornobog).
- 2. Eulen und Uhu's find Berkbrperungen des bofen Geiftes (Ibid. I., p. 284).
- 8. Im Sommer zeitlich in der Früh vor dem Sonnenaufgange, besonders am Johannistage, begeben sich die alten Weiber auf's Kornfeld, schleppen hinter sich ausgebreitete Leintücher über die Saat, und sammeln auf diese Art den Thau. Zu Hause wird das nasse Tuch stark ausgewunden, die Flüßigkeit in Fläschen gethan und an die Jugend vertheilt. Mit diesem Thau öfters gewaschen, sollen die Gesichter engelschin werden (Čaplowič im »Hosperus» 1820, p. 19).
- 4. Wenn die Braut zur Trauung geht, muß sie Petersilie und Brot unter dem Arme tragen, damit ihr bose Geister nichts anthun. Zu Sause bekommen die Neuvermählten einen Löffel voll Sonig, ben sie effen muffen, damit Eintracht unter ihnen herrsche (Modniańsky »Sammlung abergläub. Meinungen» 71, 72).

- 5. Die Quelle Glomani (in ben flawischen Ländern an ber Elbe), die einen See bildet, gibt ihren Anwohnern Zeichen kunftiger Begebenheiten. Denn wenn Friede und Fruchtbarkeit dem Lande bevorsteht, ist er mit Weizen, Haber, Eicheln erfüllt, falls aber Krieg ausbrechen soll, zeigt er durch Blut und Asche den Ausgang desselben an (Ditmar »Chronic.» I. p. 8 od. R. Steinhem.).
- 6. Wenn in Rußland eine neue Hatte gebaut wird, so pflegt selbst noch heut zu Tage ber Eigenthumer zuerst einen Sahn in dieselbe einzusperren. Kräht derselbe in der Nacht, so ist dieß ein glückliches Zeichen, geschiebt aber das Gegentheil, so wohnt er nicht in derselben, indem er fest überzeugt ist, daß der bose Geist Besit von der Hutte genommen (Woycicki »Klochdy» I., p. 159).
- 7. Wird bas Bett einer Wöchnerin mit Garn umwickelt, welsches ein siebenjähriges Kind gesponnen hat, so kann berselben kein bofer Geist beikommen (Kollar »Blaw. Boh.» p. 181).
- 8. Wenn der Brautigam die Braut heimführt und dann die Pferde mit der Last nicht laufen können, oder etwa gar ein Rad bricht, so bedeutet das etwas gar Uebles (p. 187).
- 9. Die Augen verlieren ihren Zauberblick und Kraft, wenn sie auf trockene Erbsenschotten fallen. Auch werden sie durch das Weinen entkraftet (Woycicki »Klochdy" I., p. 57, 68).
- 10. Ben eine Art zauberischen Salbschlafs Drzymota (Drzymka, ruffisch Drymota) befällt, ber sieht und hört Alles (Ibid. II., p. 45).
- 11. Alles Lebenbe, sei es Mensch ober Thier, bas einige Blatter von ber heiligen Siche zu Romowo am Salse trägt, entgeht allem Ungluck (Genneberger »Alt- und Neu-Preußen p. 12).
- 12. Das Begegnen eines Kranken, Slechen, ober eines alten Beibes ift ein Zeichen eines bevorstehenden Unglucks bei ben alten Preußen gewesen (Hartknoch p. 166).
- 13. Wenn bei den Liven das Opferthier beim Schlachten auf die linke Seite fällt, bedeutet es Unglud, und ift Symbol des Jorns der Götter (Urndt "Liefl. Chron." p. 89).
- 14. Das Traumbild Meth ift bei den Letten für ein Madden das Anzeichen des Sintretens in den Frauenstand. Aehnliches beutet das Traumbild Peitsche. Die Butter zeigt im Traume der Verheira-

- theten eine üble Behandlung von Seite ihres Mannes (Stender, plettische Grammatik." Urtik. Myth.).
- 15. Die alten Polen weissagten Sieg aus bem Wasser, bas in ein Sieb geschöpft, ihrem heer, ohne durchzulausen, vorgetragen wurde ("Chron. montis Sereni" in Hossmann "Script rer. lusat." IV. 62). Habebat autem Wlodislaus ducem belli pythorissam quandam, quae de flumine cribro haustam nec defluentem, ut serebatur, ducens aquam exercitum praecedebat et hoc signo eis victoriam promittebat" (Grimm. »d. Myth." p. 643, 644).
- 16. Wenn noch heut zu Tage bei einem strengen Winter in Polen und Rußland Wölfe sich an den Menschen wagen, so hält diese das Landvolk für in Wölfe verzauberte Menschen, die nach Kinderblut lechzen, d. i. für Wilkotaki (Wojcicki »Dziennik Warsz.» Nro. 88, 1828).
- 17. Die Magerkeit der Kinder wurde Zauberinnen, Boginky, zugeschrieben, welche sette Kinder stehlen, und magere hinlegten (Wiszniewski "Lit. polsk." I., p. 277). Boginky sind auch eine Art Wasserniren. (Agl. d. Fluß Bog.)
- 18. »Da trat Igor ber Fürst in ben golbenen Bügel, und ritt burch bas weite Feld. Die Sonne vertrat ihm ben Pfab durch Finsterniß, warf hinter seinen Schritten dunkle Schatten, die bange Nacht erweckt mit Grauen ihm die Wögel, das Seulen des Wildes in ihrem Stand (»Igor's Zug geg. d. Polower," odit. Hanka p. 62). Es quischen die Wagen um Mitternacht, du würdest sagen, zerstreute Schwäne seine es gewesen. Igor führt sein Seer zum Don, denn schon weiden sich an seiner Noth die Vögel. Auch erwecken die Wölfe durch ihr Gesheul Grauen in den Klüften, Adler laden klappernd das Wild zu den Knochen, Füchse schreien ob den rothen Schilden" (ibid.).
- 19. »Den andern Tag sehr frühe verkündet blutige Morgenröthe bas Licht, schwarze Hagelwolken entsteigen dem Meere, zu bedecken bie vier hellen Sonnen. Aus ihnen zittern hervor bläusiche Blitz, heftiger Donner entstand, der Regen goß gleich Pfeilen her vom großen Don. Und da splitterten die Lanzen" u. s. w. (Ibid. p. 64).
- 20. Bor bem Beginn eines Krieges wurde bas Pferd Swatowit's über brei Reihen Speere, von benen immer zwei und zwei freuzweis eingesteckt waren, geführt. Sob es allemal ben rechten Fuß vor

bem linken zuerst auf, so galt bieß als eine glückliche Worbebeutung (Saxo Gramm. p. 821).

- 21. Der Angang (Occursus primus) bes h. Pferbes war ebenfalls, je nachdem er ein herzhafter ober zaghafter war, Anzeichen eines glücklichen ober unglücklichen Ausganges eines bestimmten Geschäftes (Ibid.).
- 22. Wenn bei einem Wurfe dreier Stabhen alle auf die schwarze Seite fielen, und daher die weiße allein sichtbar war: so war dieß ein Zeichen von Glud, im gegentheiligen Falle von Unglud (Ibid.).
- 28. Die gleiche Bahl der zufällig in die Asche gemachten Linien galt den Beibern als eine gunftige Vorbedeutung (Ibid.).

Mehrere Falle solder symbolischen Naturgeister enthalt die Sammlung abergläubischer Ansichten in J. Grimm's "deutscher Mythologie" befonders p. CXX—CXXVI.

#### b) Die personificirten Raturgeister.

Diese laffen sich in Sinsicht ihres Verhältnisses zum Menschen in wohlt hatige und schälliche, in Sinsicht ihres Verhältnisses zur Natur in Geister der unorganischen und in Geister der organischen Natur eintheilen. Durch die Ansicht der Naturgeister im Unorganischen kam mythisch Leben auch in das Todte. So wie die erstere Eintheilung ein Rest von der parsischen Ansicht, von der Gereschaft des Gegensages (Licht und Kinsterniß, Wärme und Kälte, Gutes und Bises) in der Natur ist, nur daß das Objektive zum Subjektiven ward, so scheint die Vorstellung der indischen Mannweiblichkeit ober salls man hier nicht so tief greisen durfte, die Menschaftnlichkeit dieser personisicirten Naturgeister die Unterscheidung in mannliche und weibliche bewirkt zu haben.

## a) Die personificirten Geister ber unorganischen Natur.

Dem slawischen Mythus zufolge gab es eigentlich gar keine unorganische Natur, sondern Alles lebt, Alles ift voll Geister.

Diese laffen fich nach den sogenannten Elementen, dem Feuer, der Luft, dem Baffer und der Erde abtheilen.

#### 1) Feuer = Elementargeifter.

Das Feuer scheint auch später noch, freilich in spärlichen Resten alter kosmogonischer Mythen — als das erzeugende und Leben gebende Prinzip verehrt worden zu sein. Ja nach des neuesten slawischen Mythologen, nämlich Kollár's Ansicht, sind die Slawen ursprünglich selbst Feuerandeter, da sie von der indischen Feuergöttin Suada, die nach Kollár im Slawischen Slawa lauten soll, Slawen genannt worden ("Slawa Bodyne" Pesth, 1889). Eben so zeigen die sämmtlichen Mythen der Slawen, so viel sich von deren ursprünglicher Bedeutung auffassen läßt, Spuren der Licht- und Feuerverehrung, und falls sich die oben aufgestellte Hypothese, die Slawen seinen ursprünglich Sonnen= (Buddha, Wit, Buh, Piorun) und Feuer= (Siwa) Vereher gewesen, als begründet erweisen sollte, würde die ungemeine Verehrung, welche die Slawen dem Feuer auch späterhin — als dem für das Auge auffallendsten Elemente — zollten, an bestimmter Erklärung gewinnen.

Das Feuer selbst wurde für ein lebendes Wesen gehalten, ¿. B. vatra shiwa — lebendes Feuer bei Wuk Stef. K. (I., XLVI.), und Ferrario (»Costum." Vol. VI., Europ. p. 99) sagt: Der vorzüglichste Gott der Slawen (il primo Dio degli Slavi) wurde Znitch, b. i. heiliges Feuer (succe sacro) genannt (S. 88, 89).

Besonders hielt man viel auf das Feuer, das aus trockenem Holz durch Reibung erzeugt wurde, und sah es als lebend an (żywoj ogoń bei Chodakowski. Kollár, p. 167). Dieß hat seinen Ursprung gewiß im religiösen Kultus der Slawen, indem das dem Perun geheiligte Feuer, falls es auslöschte, durch Reibung nen erzeugt werden mußte.

Anzündung lichter Feuer ist eine durch alle Slawenländer verbreitete Gewohnheit, unter denen die sogenannten Johannisseuer die größte Berühmtheit und Ausbreitung haben. So sagt Bartholomaeides (bei Kollár »Narodnié Zpiewanky» Ofen, 1834. p. 425): »Nostra etiam aetate Slavis usitatus mos est ignes seriis Johannis Baptistae aut aliis aestatis temporibus in vicis et compitis accondendi. Qui hunc ad ethnicismum reserunt cultum ejusdem Dei ignis ac sacriscia, immolatis infantibus eidem oblata designari dicunt, alii anno inchoando affirmant." (Bgl. oben die drei

Jahreshauptfeste ber Glawen). Besonders bei dem Sobotka-Feste wird selbst heut zu Tage noch hie und da Feuer durch Reibung entlockt. Die Tänze bei dieser Feuerverehrung und überhaupt die Einzelnheiten des ganzen Kultus des Feuers verloren späterhin ganz ihre Bebeutung: Symbol des Sonnenfeuers zu sein, und wurden
theils zu bloßen Ergößlichkeiten, theils wegen Zaubereien und abergläubischen Zwecken begangen, obschon auch hie und da die Beziehung zur
Sonne sich äußert, z. B. in folgenden slawischen Gesängen: Wenn
ich wüste, wann Johanni kommt — würde ich mir Weiden legen nach
ben drei Seiten des Feuers — die einen möcht ich gegen Sonnenauf gang legen — die andern gegen Sonnen unter gang — doch
bie dritten meinem Geliebten u. s. w.

(Keby gá weděla, kedy bude Jána Werby som nakládla na tři strany ohňa, Gedon by nakládla od sinca západu Druhy by nakládla od sinca wychodu, Třetj by nakládla mogému milému etc.)

ober Wajanu! Wajanu! — erwecke uns zeitlich fruhe — zeitlich fruhe, am fruheften — wenn die liebe Sonne aufgeht

(Zobúdzag w čas rano w čas rano ranjčko Keď wynde siniečko).

Won ben besondern mythischen Gestalten, die auf das Feuer und das damit verbundene irdische Licht Bezug haben, sind besonders von Bedeutung:

#### a) Pliwnjk ober Plewnjk.

Er wird von dem Rolke als ein feuriger Drache gedacht, der durch die Lüfte fährt, und demjenigen, bei dem er sich niederläßt, Glück und Segen bringt. Da Pliwnjk, wahrscheinlich identisch mit Pilwit, sonst auch als der Geber der Fruchtbarkeit der Erde verehrt wird, so scheint die Ansicht von Pliwnjk's feurigem und glückbringendem Laufe eine ausgeartete Vorstellung von dem Sonnenlaufe selbst zu sein. Der Ausbruck Pliwnjk, kommt von pliwný oder pliný (slow. plenny) = voll, reich. Man sagt pliwné žito, d. i. ein vollkörniges Getreide, J.J. (im "Casop. česk. Mus." 1832. p. 408). (Bjlý — Wjt?)

#### β) Irrlichter.

Die Irrlichter galten als bbse Wesen. Sie hießen Bludicky von Blud = Irrthum, Irrgang. Auch Swetjika, b. i. Lichter, war ibr Name (Krok II., p. 848).

### y) Piistric (Pusteric).

Diefe mythische Geftalt, falls fie ben Glamen ursprunglich angehört, und nicht bloß von Fremden angenommen ift, mag die Reprafentation eines furchtbaren Feuergottes fein. Gie mar eine kniende Bestalt, welche aus ihrem hohlem Leibe mittelft Dampfbereitung Rauch und Flammen auswarf (Naruszewicz II., p. 33). Th. Zwingerus ("Theat." III., 1) spricht baron, wie folgt: "Idolum Pusteric intus cavum est et aqua repletum atque igne circumdatum cum ingenti sonitu aquam illam in adstantes instar flammarum evomit." Es scheint diese Gottheit eine Copie bes indischen Czardawa, b. i. nach Paulinus »ignis vomitor" ju sein (Kollar »81. B." p. 313). Kalls die Ansicht, die Tkany (II., p. 77) barüber äußert: Püsterich oder Büster sei nach Manchen (?) der mit Donner und Blip strafende Borngott gewesen, mabr fein follte, fo ließe fich bas Etymon biefes fo schwankenden Wortes in Pya (der Beiname Černoboh's nach Masch, wenn es ja richtig gelesen ift), und strikati (fprigen), (also Pystric = der fprigende Pya), oder vielleicht richtiger in Pya, bem Bofen, und Strice, Glud, Geschick (also Pystric = das hole Geschick), finden, indem das slawische Strjce nach dem Sanskrit strjce (rad. stri., illyr. sreta), Glück bedeutet. Go verehrten die Dalmaten bas gute Geschick als dobra — Strice, welche die neuen Dichter Stestenu, die Regluctende oder die Glücksgottin (Fortuna) nennen (»Krok" II., 496. Hanka nach Karamsin). Da es statt Střica sehr oft Srica beift, so erinnert dieß an die indische Bri, das weibliche, also lebengebende, wohlthätige Element der höchften Gottheit (Agl. Bri mit Ceres). Bielleicht ift ftatt Pya am Cernoboh Nya (Nia) zu lefen, welcher ein Gott ber Unterwelt mar (Niam, Nijola). Werden bie andern' Runen von oben herab gelesen, wie benn wirklich bie Runen: Rhetra gelefen werben muffen, fo laffen fre fich (Dew, Diw) Def lefen. Dann könnte Bystry (d. i. rapidus, wild, scharf) als bas stawische Wurgelwort von Pustric angesehen werben, von bem auch bie Fluffe Bystrnyca, Bystrnyca ben Namen haben mögen. (Bystry \_ Wjt?)

### δ) Krugis (Kruch, Kors, Kurko).

Krugis foll im Lithauischen mit seinem Budraycis ungefahr die Stellung gehabt haben, wie im romischen Mothus Vulkan und die Kyklopen. Sie sind göttliche Schmiede. Krugis hieß auch Jagaubis (Narbutt I., p. 29).

Nielleicht steht mit Pustric und Krugis die rathselhafte Olla Vulkani im slawischen Julin in einiger Verbindung (S. Barthold »Gesch." I., p. 401 et seqq. "Ibi est Olla Vulkani, quod incolae graecum vocant ignem." Abam von Bremen: "Hist. eccles." ed. Fabric. II., c. 12).

Krugis (Krukis) scheint mit bem flawischen Kruch (Kurch, Curho, Kors) im engen Zusammenhange zu stehen, und selbst mit bem lithauischen Kurko, benn sie alle sind ursprünglich Sonnengötter und stehen der Fruchtbarkeit vor. Insbesondere ist Kruch oder Kurko der Herbstschenengott, also einerseits Gottheit der Früchte, anderseits schon mit der winterlichen Sonne identisch, daher er auch Ziemienikas, der unter die Erde sinkende, in und unter der Erde wohnende Gott ist. Unalog damit kommt im Slawischen auch Czernobóg als Ziemiobóg vor (Narbutt p. 82). Denselben Ursprung scheint Hesaistos oder Vulkan zu haben (S. Uschold »Borhalle» II., p. 814—832).

An diese Gestalten scheinen sich auch die mythischen Wesen Kremara (preuß.-lith.), Kowera (Kow bedeutet bohm.-slowakisch Erz, kowati, schmieden), anzuschließen. Kowera (auch Kuwera) ist die Gottheit des Reichthums, unterirdischer Schäße, und Erz und Metalle schmieden die Sonnengötter unter der Erde (Agl. Kyklopen und die Sammergötter, Kabiren, so wie den indischen Gott des Reichthums Kuwera bei Rhode U., p. 298).

## 2. Baffer = Elementargeister a) im Allgemeinen.

So wie die Verehrung des Feuers als eines Lebenden bei den spätern Slawen bis in die flawischen Kosmogonien zu reichen scheint: so ift das Basser das zweite Element, bas mit dem Feuer als das weltbildende Prinzip im indisch-flawischen Mythus auftritt. Die allen

Slawen gemeinsame Bezeichnung bes Waffers burch Woda (wuda) geht bis in bas Sanskrit. Oda (uda), bas ebenfalls Baffer bebeutet (Jungm. »Slown.» V., p. 144 — Kollar «Sl. Boh.» p. 216). Ferrario (in f. »Costume» Vol. VI., Europ. p. 99) sest sogar ben Namen ber Gottheit im Slawischen Bog als gleichbebeutend mit ber Gottheit der Gewässer (Bog era il Dio delle acque). Der allgemeine Baffergott Wodan erhielt sich nur bei den Krainern (»Krok» II., p. 383).

Alles Gewässer war von den alten Slawen göttlich verehrt. Ein eigentlicher Meergott findet sich zwar selbst bei den Seehandel treibenben Slawen an der baltischen Küste nicht, doch war Swatowit auch Berleiher des Seesieges, und Barthold ("Gesch." I., p. 559) meint in dem großen Granitblock im Wasser, bei dem Vorgebirge Goren (gora, Berg), der den Namen Buskam führt, einen Gottesstein Bogis-Kamien, als auf die Verehrung eines unbekannten Meergottes deutend, wahrzunehmen.

Der krainische Wodan beift auch Maran (Moran), von: More bas Meer.

Mach Chodakowski (bei Šafař. "Čas. čosk. Mus." 1838. p. 272) unterscheiden die Russen die Personisikationen des Wassers, d. i. die Russeky in Wodjany (Stromgeister) und Morjany (Meergeister). Auch Kollár spricht ("Zpěw." p. 435) von Meerjungfrauen (Morske panny), die halb Mensch halb Fisch in den Seen des Tatragebirges wohnen (Boginky).

Die Slawen und insbesondere die Ruffen sahen die Gemäffer (Quellen) von wohlthätigen Wesen bewohnt an, und warfen dankend kleine filberne Gelbstücke hinein ("Krok" II., p. 501), was auch Sitte in Indien ist. Auch Kosmas spricht (bei Šasarjk "Časop." 1888, p. 261) von Geschenken, welche zu den Flüffen von den heidnischen Böhmen gebracht wurden, und "Nestor" sagt von den heidnischen Polen ebenfalls, daß sie Seen und Brunnen opferten (Schlözer II., 99).

Es verdient gewiß auch bemerkt zu werben, daß in polnischen Liebern, welche in's Seidenthum reichen, so oft und viel von den breiten und tiefen Gemässern der Donau (Dunaj) gefungen wird, selbst noch heut zu Lage, obschon die Gingenden von diesem Strome oft gar keine Kenntniß haben. Dieß durfte ein Kingerzeig ibres sublichen Ursprungs

fein (Bgl. Wisziewski »Hist. lit. polsk.» L., p. 211). Studenec war ebenfalls ein gottlich verehrter Gee auf der Infel Rugen. Karamein fpricht im »Krok" (II., p. 501) von der gottlichen Berebrung und Seilighaltung der Geen und Fluffe bei den Ruffen, und oben ift foon ermannt worden, daß die Verehrung des Fluffes Bug (nach Stryjkowski eigentlich Buh) in bas bochfte Alterthum reiche, und diefer Name nach der Unficht der größten Gelehrten diefem Fluffe als einem gottlich verehrten gegeben murbe. Go fagt Safarjk ("Abkunft ber Glawen" p. 129): "Strabo berichtet uns in einer merkwürdigen Stelle über die Geten (welche ber Bygantiner Theofylakt mit ben Glamen verwechselt', daß sie die den gottesdienstlichen Verrichtungen geweihten Berghaine und Flüsse Bogainon genannt haben: Montom quoque putaverunt sacrum itaque appellabant, nomen ei, ut et flumini praeterlabenti Bogaeonum, Βωγάινον (VII. 5). Bogainon ift bas flamifche Bogaj, Bugaj, Gotteshain; bag Bog, Bug (lesteres ift nur eine bialektische Berschiebenheit, auch die Bohmen nennen Gott . Buh), Bożek, Bogana ober Bohana rein flawifche, von Bog, Gott, auf die Fluffe übertragene Namen find, fpringt von felbft in die Augen. Doch außert Safatik felbit in ben "Staroż. Slow." I., p. 406) Bebenten gegen biefe Unficht, wenn er fagt: "Ullerbings verehrten bie . Slamen große Fluffe auf gottliche Beife, aber ich weiß nicht, ob man defibalb ben Ramen bes Fluffes Buh, Bog mit Buh (deus) verbinden barf. - Bielleicht mar ben Glawen bas Bort Buga = unda befannt" (Bal. Macieiowski »Pamietniki o dziejach Slowian." Petersburg, 1839. II., p. 104). Richt nur in dem oben Ge fagten, fondern auch in Procopius' nachricht von ben Glawen: "Sie verehren die Kluffe (σέβουσι μεν τοι καί ποταμές)" liegt hinlangliche Burgichaft bes ausgebreiteten flawischen Bafferkultus.

Sleichwie die flawische Feuerverehrung an den Kultus besonders Swatowit's und Porun's sich anreihet: so steht dem ganz entsprechend auch die Wasserverehrung mit diesen Festen im engsten Zusammen-hange, und der flawische Wassergott Makoš, Mokoš, Makošla, Mokošla reiht sich desphalb an die tiefsten kosmo- und anthropogonischen Clemente im slawischen Mythus. Seine Fischmensch-Gestalt (Kollár "Blaw." p. 250) deutet auf die Entstehung des Alls aus Gewässern (S. oben S. 115 u. sade. Krodo, Sytiawrat). Vielleicht ist er, da er

auch als Cernoboh vorkommt, die Perfonifikation der verwüftenden Regen- und Waffermenge, und etwa bem lithauischen Wandu gleich (Ngl. mit Woda). Spater wurde er als gewähnlicher Baffer- und Regengott genommen, und in der Zeit der Dürre angerufen ("Krok" II., p. 361). Nach Kollar hangt ber indische Name Macja, b. i. Fifch, und ber flawische Maksa auch etymologisch zusammen. Mok beißt im Slawischen Raffe, Maconj bas Benaffen. Stredowsky (p. 54) fest Mokošla geradezu als Pluvia. Bei den Lithauen findet fich die Regen sendende Gottheit Lituvanis (Stryjkowski »Kronik." p. 157), welche Marbutt (I., p. 102) als wohlthatige Gottheit fruchtbarer und gunftiger Regen barftellt, und fie ju ben oberften Bottern jablt, ba er mit ihr den ftandinavischen Froja vergleicht. Er nennt fie Liothuwanis, was als mannliche Gottheit basselbe ift, wie Liothua als weibliche. Liethua ift aber die flamische Krasopani (Venus Urania). So gehen auch hier Sonnen- und Wassergottheiten in einander über, welchem ebenfalls die Vereinigung ber Sonnen- und Bafferfeste entfpricht.

Bu Oftern und ber barauf folgenden Zeit wird nicht nur in Indien (Siehe »Wien. Jahrb. ber Lit." 1818. III., p. 153), fonbern auch in Perfien (p. 154) das allgemeine Bafferfest, theils durch Bespripung, theils burch eigentliches Baden ausgeübt. Auf abnliche Beise ist biefes Sitte bei ben flawischen Nationen (f. oben Letnice - Turice), bei benen jedoch die Benetzung ober Begiefung mit dem geheiligten Elemente ju einer blogen Ergeglichkeit herabsank, welche unter bem Ramen Oblewacka oder Kupacka (Begießung oder Bad) ju Oftern vorgenommen wird. Dieß fpricht fich im folgenden Gefange aus (Kollar "Zpiewanky" 1834. I. , p. 24): "Oftern, wann fommt endlich Oftern ? - welcher meiner Lieben (Suhag) fommt mich zu begießen ? — gieße immerhin, begieße Saar und Köpfchen — doch verschone mir biefes neue Rockchen." - (Bgl. Golobiowski: "Gry i zabawy.") Grimm ("d. Myth." p. 332) führt von der flawischen Oblowacka Folgendes an: "In Polen und Schlesien, vielleicht auch in einem Theile Ruflands werden am zweiten Oftertage Mädchen, welche die Frühmette verschlafen, von den Burschen gewaltsam mit Baffer begoffen, und mit Birkenruthen gefchlagen, oft reift man fie bei Nacht aus den Betten, schleppt fie in einen Kluß oder Röhrtrog,

in eine massergefüllte Krippe, und läßt sie das Bad aushalten.
— In der russischen Landschaft Archangelsk baden am 23. Juni die Leute im Fluß, und streuen Kupalnitza (ranunculus acris). Karamsin I., 73, 74: Ueberall der Glaube an die heiligkeit des Ostersbades wie des Johannisbades." (Wgl. Šasařjk's "Ubhandlung über die Rusalky" im "Čas. čask. Mus.") Merkwürdig ist ebenfalls das serbische Dodola-Fest (sammt dem ähnlichen neugriechischen), welches Grimm ("d. Myth." p. 385) aus "Wuk St. Liedersamml." I., 86—88 anführt. "Ein Mädchen, das ganz mit Gras, Kräutern und Blumen umwunden ist, wird unter Tanzen mit Wasser begossen. Ihr Name ist Dodola. Dieses Fest wird besonders bei Wassermangel geseiert. Die Begleiterinnen Dodola's singen Lieder, und schalten jeder Zeile den Ausruf: oi dodo, oi dodo le ein, z. B.

Bu Gott flehet unf're Doda — Oi dodo, oi dodo lo!

Daß Thauregen fich ergieße — — —

Daß naß werben alle Adrer — — —

Alle Adrer, alle Graber — — —

Selbst im Sause alle Anechte — — —

»Der Sinn der Handlung (sagt Grimm) ist klar. Wie aus dem Eimer das Wasser auf die Dodola, soll Regen vom himmel auf die Erde niederströmen, es ist die geheimnisvolle, echt symbolische Beziehung des Mittels auf den Zweck" (Wgl. Pauli: Piesni ludarusk." p. 47). Mit Doda könnte auch Donda, Dunda, Dida, Did etymologisch und mythisch zusammenhängen, und mit dem Ausdruck Dodole vielleicht selbst Didilia. Die Ausdrücke Didi i Lada kommen in slawischen Gesängen häusig vor, und obschon Lada eigentlich Sonnenz gottheit ist, so steht sie eben als solche (weil Wasser, Licht und Wärme kosmogonische Prinzipien sind) auch mit Gewässern in der engsten Verzbindung (Venus Urania. Vonus Afrodite). So seitet Siestrzencewicz den Namen des größten europäischen Sees (in Rußland), des Ladoga-Sees nämlich, von der Gottheit Lado (Lada) ab (Kollár »Wýklad." p. 218. Ags. Šasažjk u. Palacky »Denkm. d. böhm. Spr." p. 52).

Die Vergotterung und Seilighaltung des Waffers bei ben Glawen findet fich ebenfalls bei ihren Stammverwandten, den Lithauen und Preußen, ja der Bafferkultus berfelben wirft, wie in den meiften Rallen, auf ben flawifden bas meifte Licht. Go fagt Narbutt (»Dzieje nar. litewsk. 1835. I., p. 175): "Die Stammvolfer ber Lithauen, namentlich die Bubinen, ein indifch - fentisches Bolt, batten die Gewohnheit, Bafferfeste besonders zu verherrlichen. Gie nannten jeben heiligen Fluß Ross. — Der Fluß Araxes, ber in bem alten Armenien floß, hieß Ross, befonders in der Zeitepoche, als fich Budinen ober demfelben aufhielten. Durch irgend eine Beranderung ber Dinge veranlagt, jogen fie aus, begaben fich gegen Norden, und fetten fic an der untern Wolga fest, welche auch Arax bieß. Besonders hießen zwei ihrer Nebenarme Arhox und Rhox. Später verbanden sich bie Budinen mit den Gelonen, die am Don wohnten (miedzy Donem i Doncem). Dort finden wir einen britten heil. Kluß, Ross genannt, (beut zu Tage Oskol). Auch ber Fluß Riemen erhielt den Ramen Ross" u. f. w. Marbutt gibt noch mehrere Beispiele, und führt im lithauisch = preufischen Gebiete funf Rluffe an, bie den Beinamen die heiligen (zum Theil noch heut zu Tage) führen (rzéki święte). Auch heilige Seen führt er zur Genüge an, die als Kinder des Meeres unter bem Schute bes lithauischen Gottes Atrymp, in biefer Beziehung Ezerinis genannt (vgl. gezero, jezioro), standen. Von der fanskrit. Bezeichnung des Wassers Nara (lit. Nar) leitet er ebenfalls viele Ramen ber Gewässer in ben verschiedensten Canbern ab (p. 182, 184). Much Grimm führt an, daß dem Nolksstamme ber Esthen der Baffer-Kultus besonders eigen zu fein icheint. »Dach efthnischer Sitte wirft bie neue Chefrau in ben Brunnen bes Saufes ein Gefchent." In Bobmen werden ebenfalls bei bem Neujahrs- und Beschenkfeste Koleda Gefchenke in den Brunnen geworfen, und Brunnen und Quellen genofen auch bei den Glawen in Deutschland große Verehrung, wie es bei Helmold heißt (I., c. 1. p. 3): Solus prohibetur accessus lucorum ac fontium quos autumant pollui Christianorum accessu.

Daß Veranderungen am Waffer wichtige Vorbedeutungen waren, leuchtet aus dem hervor, was Ditmar vom See Glomazi fagt ("Chron." I., p. 8. edit. R. Steinh.) (siehe oben), wozu er hinzufügt: "Hunc omnis incola — veneratur et timet."

Gardonitis mar bei ben Lithauen und alten Preußen als ber Gott tiefer Gemaffer und Meeressturme biejenige Gottheit, welche die

Schiffer anflehten (Stryjkowski »Kr." p. 156). Auch Sartinoch (p. 142) nennt, nach Meletius, Gardoactis Deum nautarum, sest ihn aber gleich Perdoitus, wie es nach ihm auch Narbutt thut (p. 25. Gardeoldiis — Gardoaitis — Gardehts — Perdoite — Perdoitus). Die Lithauen stellten sich ihn als einen ungeheuren Riesen vor, ber in der Mitte des Meeres wohnte. Audros soll der Meer- und Flußgott der Polen und Schlester gewesen sein (Tany I., p. 21), wahrscheinlich gehört er aber nur den Samogiten an (»Krok" II., p. 345).

#### B) Baffer-Elementargeifter im Befondern.

Die Baffergeister im slawischen Mythus, b. i. die personisicite Bafferkraft, die göttlich verehrt wurde, zerfallen in gute und bose (nütende und schadende), und in solche, die sowohl gut als bose nach den verschiedenen Veranlaffungen sind. Doch auch den ursprünglich guten wurden später, besonders schon in driftlichen Zeiten, bosartige Eigenschaften zugeschrieben.

# 1. Die guten Baffer-Elementargeister und zwar: a) Rusalky.

Rusalky waren eine Urt Baffer-, befonders Flufiniren, welche als Jungfrauen mit ben Merkmalen ber Jugenb und Schönheit geziert, Die Tiefen ber Gewäffer bewohnten. In Sinficht ihres Mamens fcheinen fie auf eine innige Beife mit dem Namen ber Fluffe: Russ (Narbutt I., p. 175 et segg.) jusammen ju hangen, besonders, da fie am meiften von den Offslawen (ben Ruffen, Glowaken, Gerben, 28alachen) unter biefem Ramen verehrt wurden. Jungmann ("Slown.» IV., p. 959) gibt als Etymon bas feltische rus = ros an, was Gee, Teich bedeutet, und vergleicht es mit dem ruffischen rusto, b. i. Fluffbeet, und bem deutschen riefeln. Karamsin ("Istor" I., p. 91) fagt von ihnen : "In allen ruffischen Traditionen entbeckt man Spuren ber alten flawischen Götterverehrung, und bis auf den heutigen Tag fpricht bas gemeine Bolt von ben Rusalki ober guten Nymfen, welche mit aufgelöften Baaren, befonders vor dem h. Dreifaltigkeitstag herumschwarmen" (Ngl. »Krok" II., p. 501). Gie wiegen und fcwingen fich (mit Tkann (II., p. 99) ju reben) als schone Jungfrauen mit grunen (eigentlich mit grunen Rrangen gefchmudten) Saaren auf ben

Aesten der Baume, baden sich in Seen und Flüssen, und kammen ihre Haare auf grünen Wiesen am Wasser." Sie erscheinen jedoch am meisten zu Pfingsten, wovon diese unter den Slawen hie und da Rusadla oder rusadelny swatky (russalije, rusadlje, rusadlj) und die Pfingstwoche selbst z. B. bei den Rusaldnoju heißen. Kollar führt ("Rozprawy o gmenach" p. 354, 355) ein kirchliches Verboth von 1591 an, wo es heißt: "Es ist fernerhin verbothen, an den Rusalky-Festen (na rusadlnie swiatky) nach altem Gebrauche das Spiel: König zu spielen, Tänze aufzusühren, in alte Pelze sich einzuhüllen und andere Narrenpossen vorzunehmen." Tänze, Gesänge, Kränzessechten und in's Wasser wersen, Behängen der Bäume mit Bändern 2c. waren die Hauptelemente dieser Festlichkeiten.

Das Erscheinen ber Rusalki zur Pfingstzeit, b. h. zur Zeit der stamischen Feste Turice oder Letnice, und das zu ihren Ehren vorgenommene Spiel: König, welches eine symbolische Darstellung des Rundtanzes der Sterne um die Sonne oder den Mond zu sein scheint, beweiset ihren innigen Zusammenhang mit dem Licht- und Feuerkultus. Auch ihr inniger Zusammenhang mit den Berggeistern (auf Bergen ward vorzüglich der Licht- und Feuerkultus begangen) spricht dafür, eben so die lichtrothe Farbe (rusý) ihrer Haare, von welcher sie auch ihren Namen erhalten haben sollen. Andere geben ihnen graszunes, noch Andere blondes Haar (Narbutt I., p. 83). Ausführlicher werden Rusalki behandelt in Šasarjk's Abhandlung darüber im »Casop. čosk. Mus.» 7. B. p. 299 et sogg. »Krok" II. B. p. 372).

## β) Gudełki und Dukny.

Unter diesem Namen scheinen bei manchen Slawen die Rusalki verehrt worden zu sein, jedoch schon ihrer ursprünglichen Bedeutung entfremdet. Besonders bei den Lithauen finden sich die Rusalki unter diesem Namen vor, so wie in der Ukraine als Mawki. Es werden denselben jedoch solche Eigenschaften zugeschrieben, daß sie dadurch den Uebergang zu den Wasser-Elementargeistern und insbesondere zu den Wilon bilden (Narbutt I., p. 82—84). Ihnen übergeordnet scheint Up in o, die Flußgöttin, gewesen zu sein, die gewiß mit zu den kosmogonischen Mythenelementen gehört, da sie mit großen Feierlichkeiten am Feuer- und Sonnenkeske Rosy verehrt wurde (Ibid. p. 78 et soqq.).

# 2. Die bösen Basser-Esementargeister und zwar: a) Wodný muž. Wodná žoná.

Wodnjk ober Wodny mux (Bassermann, hie und ba auch Hasterman ober Taterman, ja selbst mit dem slawischen diminutiven Endlaut Tatermanek) und Wodná kena ober kona (Basserfrau) erscheinen theils ganz in menschlicher Gestalt und Beschäftigung, sind jedoch an ihren stets von Basser triesenden Kleidern errennbar, theils nach Art der Sirenen durch Rusen und Bitten an Flüssen und Seen die Borübergehenden zum Trinken und Baden einsladend. Doch wehe dem ihrem Ruse Folgenden. Sein harret der Tod. Bei manchen slawischen Nationen gilt das Gesagte ebenfalls von den Rusalky. Lichoplesy, Ochechule sind nach Wacerad's "Mat. Verb." Sirenen. Sie sollen drei der Zahl nach sein. Licho bedeutet das Unglück, das Böse. Plecti oder Plesc Flechten, Plesy Tanz; Ochechula ist im Böhmischen identisch mit Schmeichlerin (Jungm "Sl." II., p. 903). Bei Finnen und Esthen kommen diese mythischen Gestalten unter dem Namen Nackki und Nek vor (Grimm "d. Myth." p. 699).

## β) Topielec (Topień, Topnjk).

Wenn schon die Gestalt des Wodný mus und der wodná sena fast zu gewöhnlichen Wassergeistern ohne einen tiesern mythologischen Zusammenhang herabgedrückt worden, so ist dies noch mehr der Fallmit Topielec (dem Untertaucher, Top = Wasserschlund, potopiti = untertauchen). Seine Natur ist nur bösartig, und jeder Ertrunkene ward es durch Topielec. Nicht nur Menschen, sondern auch Thiere zieht er in den Abgrund des Wassers. Aus jeder ertrunkenen schwangeren Frau wird ein Topielec. Er ist besonders wirksam, wenn Hirten beim Tränken der Heerden berauscht sind (Linde "Slown." III., p. 636). Vösartig sind auch die Wasserwiren Boginki (Bog, Fluß).

## 3. Die neutralen Baffer-Elementargeister und zwar: a) Czudi ober Čudi.

Ču di find eine Art wunderbarer Meerthiere (Meerungeheuer), beren Einzelne gur nabern Bestimmung auch unter bem Namen Czudo morskoje vortommen. Sie scheinen besonders in Rufland bekannt ju sein. Die Sage last sie in einer Art geselligen Vereins erscheinen, in welchem sie einem Obersten Czar morskoe unterworfen sind. Nur gereizt erscheinen sie als übelthuend.

#### β) Zmok ober Zmek (Zmak, Smok).

Zmok gilt als Bild eines Wafferdrachen, erscheint aber auch in ber Gestalt eines burchnäßten Vogels (zmoklý, der Durchnäßte). So beschreibt ihn Bernolak ("Slowar." V. p. 1873): "Zmok, malus spiritus specie madidae prorsus avis pingi solitus." Ihn als Waffergeist geben auch stawische Sprichwörter noch heut zu Tage an: So naß sein wie Zmok (mokrý gako Zmok) — Wie der Frosch läßt Zmok nicht von der Nässe ab (Zmok močidla nezuostane, ani záda).

Aber wie im flamischen Dothus Feuer und Waffer auf bas innigste geeint sind, so auch Zmok mit Pliwnjk, ja Kollar ("Zpiewanky" I., p. 416) ift fogar ber Unficht, baß Zmok bei ben Glowafen das fei, mas bei ben Bohmen Pliwnjk. Denn Zmok bedeutet auch eine feurige (glubenbe) Rugel, und erscheint nach der Unficht der Glowaten zwar in mannigfaltigen, insbefondere aber in feurigen Bestalten, 3. B. in ber Form einer brennenben, die Lufte burchziehenben Rette. Und wie man vom Pliwnjk Blud erwartet, fo erwartet ber aberglaubifche Glame noch heut ju Tage vom Zmok Reichthum. Es fcheint, daß Pliwnjk-Zmok ursprünglich eine tiefere Bedeutung batte, und vielleicht den Untergang ber Sonne bedeutete, denn die Sonne tauchte jeden Abend im Baffer unter. Dadurch ließen fich die Merkmale bes feurigen, mafferigen, Gluck und Fruchtbarkeit Bringenden in diefen beiben Geftalten begreifen, die burch die Lange ber Zeit fast ju gewöhnlichen Gefpenftern wurden (G. Medniansty's nabergläub. Mein. im Trent. Comit." in Hormaner's Taschenalmanach 1829). Daß ih: nen wirklich eine tiefere Bedeutung gutommt, folgt baraus, bag:

- 1. eines ber alteften flaw. Wörterbucher ("Klen Rozkochaný") Zmok burch Bolial erklart;
- 2. bessen bose Eigenschaft (die alle Lichtgötter haben, falls sie sich ihrem Untergange nahern alle Höllengötter sind Sonnengötter gur Nachts- oder Winterzeit) auch aus folgendem Gesange (den Kollar gibt) hervorleuchtet: "Gehe du nur auf das Feld pflücke mau-

nigfache Krauter — und mannigfache Burgelarten — bag er es erfahre (erlebe) — Zmok muß ihn holen — und bu wirft frei fein (p. 10);

- 8. Zmok auch geradezu statt Cornoboh erscheint. So führt Jungmann ("Slown." V., p. 711) folgende Redensarten von ihm an: Zmok erregt in den Menschen böse Begierden. Zu dieser Zeit kamen Höllengeister (Zmokowe) zusammen, und nahmen wahr, was er begangen. Welcher Teusel, oder welcher Wolos (siehe unten), oder welcher Zmok hat dich gegen mich aufgeregt und angeführt?
- 4. Daß zum Theil auch die Etymologie ihn als einen Erdgeist darstellt, denn Zmek erscheint nach Einigen zusammengezogen aus Zemek (Zemjk, Zemnjk), ein Erdgeist (aus zem, die Erde), wie denn wirklich bei den Wenden ein tzorno Zimonik, als schwarzer Erdgeist, vorkommt, und auch umgekehrt bei den Preußen und Lithauen Zemmenikos als der Gott der Fruchtbarkeit verehrt wird. So sagt Narbutt (I., p. 80): "Ziemienikas oder "Kurko, Kurchus war ein Erdgott, der der Fruchtbarkeit der Erde vorstand und im Gegensaße stand zum Lichte und dem Gott des Lichtes (als untergehende oder untergegangene Sonne). Er wurde als Hausgottheit, ja auch als Schußgottheit der ganzen Landschaft verehrt." Dasselbe, besonders das Erestere, war auch mit Zmek der Fall (Kollar "Zpiewanky" I., p. 416).

## 3. Erben-Elementargeifter.

Wenn schon die Feuer- und Baffergeister in Sinsicht ihrer bosen "Natur nur herabgedrückte Finster- (ober Licht-) Götter zu sein scheinen, so ist es noch mehr der Fall bei den Erd- Geistern. Von diesen kommen im stawischen Mythus besonders folgende Arten vor:

## a) Škřjtki ober Skřeti.

Diese sind ursprünglich eben das, was die altpreußischen Parstuki sind, d. h. eine Geisterschaar, die unter der Erde oder in Bergen wohnt. So wie jene den parsischen Dew's gleichen, so auch diese. Der Etymologie nach bedeuten sie die Versteckten, Verborgenen Skryti (von skrygi oder skrych, verbergen). Sie sind die Personissischen von den schädlichen Wirkungen der Finsterniß, Kälte 2c., veranlaßt durch die Abwesenheit der Sonne, die zur Winters- und Nachtzeit besonders unter der Erde hausend gedacht wurde. Wie die parsischen Dew's unter

Ahriman und bie preußisch-lithauischen Parstuki unter Puskaitos standen, so muffen auch bie flawischen Skroti unter ber herrschaft Eines oberften Finfter- ober unterirdischen Gottes, vielleicht Wrah? Cornoboh? Zmok? gestanden sein.

Ihre Identität mit den Dow's oder Diw's beweiset ihre ursprüngliche Bedeutung als Daemones, ihre Gleichsetzung im Slawischen mit Dibljk (dem Deminutivum von Diw) und ihre Verbindung mit dem bösen Geiste (Jungmann »Slown." IV., p. 119). Doch versor sich dieseihre Bedeutung späterhin fast ganz, ja sie wurden mit andern Hausgeistern ganz vermengt, und unter verschiedenen Variationen ihrer Namen, als Skreti, skretti, skrzoti, skrzitki, shrati, shkrátiz, shkratelj u. s. w. Penates intimi et secretales, die man nur nicht beseidigen durste (Ngl. Grimm »d. Myth." p. 270 et sogg).

## β) Berggeifter.

Obschon die Škrytky manchmal als Bergmannchen vorkommen, so scheinen die Slawen noch ganz eigenthümliche Berggeister gekannt zu haben. Bei den Wenden kommen sie unter dem Namen Görzoni vor, und Mone ("Gesch. des Heidenth. im nördl. Europa" Leipz. 1822) erwähnt einer Berggöttin Gorynia (gora, hora = Berg). Auch läßt Stredowsky ("Sac. Mor. hist." p. 42) in mährischen Bergeshöhlen, auf welcher heidnischer Kultus gebräuchlich war, Geister wohnen, und die Menschen plagen: "Ex his cavernis saepius olim Daemones prodivisse apud Strambergenses incolas ex majorum traditione sama est, tanto quidem vicinorum locorum incommodo, ut plurima quaeque visibilia et invisibilia hi generis humani hostes (wie die Dew's) populo, pecoribus et fructibus intulerint damna."

Auf Bergen pflegten die Glawen haufig zu opfern, weßhalb Berge ben höchsten Gottheiten geweiht waren. In driftliden Zeiten wurden bei dem abergläubischen Bolke die Berge, weil sich in deffen Bewußtsein die Götter, selbst die höchsten, zu gewöhnlichen Damonen und Bespenstern umwandelten, der Sit der Beren und Zauberer, woshin sich dieselben auf Besen, Schaufeln u. s. w. reitend begaben. Besonders geschah dieß in der Nacht des slawischen Festes Kupalnitza (denn dieß war früherhin das größte, zu Ehren des höchsten Stand-

punktes ber Sonne gehaltene Fest (Agl. Narbutt I., p. 214, 215. Woycicki "Klechdy" II., p. 84, 184).

Ohlas oder Oswena, bas Echo, galt für einen Bald- ober Bergegeist, der die Menschenstimme nachaffte ("Krok" II., p. 865).

## y) Felfen, Steine.

Felsen und Steine, welche irgend eine Achnlichkeit mit einer bekannten Gestalt hatten, murben fetischartig verehrt, indem man sie für verzauberte lebendige Besen hielt (Kollar »Zpiewanky" p. 408, 409
— Narbutt p. 152 — Haliczanin I., p. 139).

Auf Felfenspigen wurden ebenfalls Götter verehrt. Go beift es 3. B. in der Königinhofer Sandidrift:

— — Dort ein Fels am Bege Lieblingsfit ber Götter; (skala bohóm smiloná) bring auf feiner Höh', ben Göttern Opfer, beinen Rettern (p. 101).

In ben meisten slawischen Länbern findet man noch heut zu Tage eigens aufgerichtete Felsenblöcke und Steinmassen theils zu Opfer-, theils zu Begräbnisseierlichkeiten (Stein-Altare — Tobtensteine — hunnen-oder Wendengraber) (Wgl. Kollar » Wyklad. » p. 81 — 84. — Beitschrift: "Ausland. 1839. N. 279).

Bemerkenswerth scheinen besonders die Felsen und Steinmassen des lausissischen Berges Cernoboh (zwei Meilen von Budetjn) zu sein. Auf der einen Seite besselben wird noch der breite Felsenrücken gezeigt, auf welchem die heidnischen Slawen die Opferthiere schlachteten. Die andere Seite dieses Berges heißt Prasiza, auf welchem die Priester Orakel gegeben haben sollen, als Antworten für das nach der Zukunft fragende Volk (im Serbischen heißt Prasit, fragen). Eine Felsenöffnung dieses Berges galt nach der Sage für das Ohr der Sottheit, die im Innern des Berges verborgen war. Da Cornoboh im spätern slawischen Mythus jeder Todtengott war, so scheint die unweit des Berges besindliche Statue des Todtengottes Flins (?), der durcht lewengebrüll einst die Todten erwecken soll, damit in einem innern Zusammenhange zu stehen (Ngl. Costa do Lužic od L. Štura im "Casop. česk. Mus." Prag 1839. 4. H. p. 476 — 477).

Bu den oben erwähnten sabaischen Elementen in den Mythen der Slawen können auch folgende gezählt werden, die sich in dem Braut= fleide der Erde (aus Rhesa's »Sammlung im Auslande\* 1839, p. 1235) befinden. Es lautet:

Mls die Erde Braut noch war Gestern nicht, schon lang vor Heute Als der Erste Sommer war, Und der Himmel um sie freite, Gab der Sterne frohe Schaar Sonn' und Mond ihr das Geleite — —

(Die Sonne wird zum Reigenanführer, so wie der Mond zum Fackel= träger erwählt.)

> Dond du mit dem Silberschein Weißt die Fadel anzugunden, Uns zu leuchten durch den Sain Bu der Laima grunen Linden.

(Der Morgenstern wird Ganger, ein Komet (ein Beift mit greisem Barte) Butunftsbeuter ber Erbenbraut):

» heute Regen, morgen Schnee, Auf ber Flur viel Schaf' und Rinber, Gold und Perlen in der See — Doch das Leid kommt von den Kindern, Die durch Streit und bitt'res Beh Ach! des Haufes Frieden mindern. — "Trauern will der Sterne Schar Und der Mond nur halb erscheinen, Und die Mutter kammt das Haar Früh am Morgen siets mit Weinen, Und vom hohen Wolkensige

In biesem Liebe finden sich ungemein viele und wichtige Andeutungen alter Mythenelemente, als z. B. kosmogonische. Die Erde ist Braut, d. i. weibliches Element des himmels (Firmamentes) (Ugl. Zous — Hera), und zwar in der Zeit des erst en Sommers, d. i. der ursprünglichen Blüthe und Reise, die daher durch den Einfluß des Lichtsirmamentes auf die Erde bedingt erschenen.

Straft ber Bater mit bem Blige."

Doch ist Alles in subjektiver, b. i. menschlicher Beise gehalten, ba berlei Mythen sich eben baburch von ben ursprünglichen unterscheiben. Laima, die bas weibliche Element Pramkimas, und baher gleich ihm die strenge Gesemäßigkeit ber Veränderungen des Alls, d. i. das sogenannte Schickal symbolisirt, wie z. B. die noch heut zu Tage gebräuchliche Redensart: Lak Laima latet (so spann es Laima) und: Taip Laima leme (so hat es Laima voraus bestimmt) beweiset, erscheint darin schon herabgedrückt und mit den Baumgeistern in Verbindung gebracht zu sein, wie sie auch öfters als ein Berggeist erscheint und durch Schreien Unglück vorhersagt:

Lajma szauke, Lajma reke Basi begant per kalneli.

(Laima ruft, Laima fchreit, barfuß durch bas Bebirge eilend.)

#### 4. Luft-Elementargeifter.

Diefe verichmelzen gang mit jenen mythifchen Geftalten, welche oben als oberirbifche Götter und Geifter angeführt murben.

Eine besonders eigenthumliche Stellung haben im slamischen Mythus, hauptsächlich bei den Serbiern und den ihnen naheliegenden Slawen, die Wilen. Sie haben eine Art Proteusnatur, da sie bald gut, bald
bose, bald als Luft-, bald als Berg- und Er den-Geister erscheinen,
und mit den Menschen in mannigsache Verbindungen treten, oft mit
ben Rusalky einersei Natur zu sein scheinen, in mancher Beziehung
jedoch ganz eigenthumlich sind, da sie doch am meisten als luftartige
Wesen erscheinen.

#### Die Wilen.

Die Wilon scheinen die Nymfen zu sein, deren Prokopius erwähnt: »lleberdieß verehren sie (d. Slawen) Flüsse und Nymfen
und andere Wesenheiten (καὶ νυμφας καὶ αλλ' ἀττα δαιμόνια)».
Es sind dieß junge, reizende Jungfrauen, gekleidet in ein seines, weises Gewand. Sie wohnen in Bolken, in Felsen, und auf Thalabhangen,
so wie auch in dichten Wäldern (als losny panny). Sie sind nicht bösartig, rächen sich aber an dem, der sie in ihren Tanzen stört, dadurch,
daß sie ihm die Hand, den Fuß, ja selbst das Herz ausreißen (»Krok»
II., 382). Sie lieben Gesang, erheben sich in die Lüste, und schießen
auf Menschen tödtlich verwundende Pfeile (Grimm »d. Myth.» p. 245).

So heißt es von ihnen im »Pisné swetske lidu slow. w Uhrjch» (Časop. Česk. Mus.» 1832. S. 4. p. 386): »Dort in der Umgebung von Strocna — ist eine unsichere Straße — unter der Burghaleten sich verborgen — in weißen Gewändern die Wilen — auf den Wiesen sind sie — im Wah baden sie oft. — Auf dem breiten Felde — tanzen sie hüpfend — Wen sie einmal haschen — rütteln sie so lange — bis unter ihren Händen — er den Geist ausathmet. (Am gefährlichften sind sie in der Johannisnacht.)

Der ursprüngliche Charakter ber Wilen hat sich noch am meisten in serbischen Gefängen erhalten. Sier folgen einige Strofen aus Talvi » Bolkblieber ber Serben" (Halle und Leipzig, 1835):

Bift bu überflug? wie? ober albern? Daß bu stets bas grüne Gras besiehest? Richt mit uns auf nach ben Wolfen blicket, Nach ben Wolfen, bie ber Blis burchschlängelt? Ihnen b'rauf erwieberte Militza: Weber bin ich überflug, noch albern, Auch bie Wila nicht, bie Wolfen sammelt.

(p. 4)

hirfchlein weibete im Balbesgrafe 2c. Fragt es ba bes Balb gebirges Wila 2c. D'rauf entgegnete ber hirfch ber Wila: Liebe Schwester, Wila bieses Bergwalbs 2c.

(p. 12)

Fanb sich eine Aerztin für ben Jüngling, Aus bem grünen Walbgebirg, die Wila.

Doch gar großen Lohn begehrt die Aerztin — —
D'rob ergrimmt bes Walbgebirges Wila,

Eräufelt Gift in bes Johannes Wunde.

Starb ber Knabe.

(p. 65)

Schon brei Jahre bau'n breihunbert Meister, Können nicht einmal ben Grund erheben,
Minber noch die Feste selbst erbau'n.
Was am Tage aufgebaut die Meister,
Alles reißet nächtlich ein die Wila.
Als das vierte Jahr begonnte,
Rief die Wila aus bem Waldgebirge:
König Wufaschim! Du qualst umsonst bich.
(p. 117)

Sieh, da fprach bie weiße Wil, aus bem Bergwald: »Still und fürchte nichts, o Mädchen im Hofe, Aufgeschlagen habe ich ein Zelt im Felbe Unterm seidenen Zelte ruhet bein Geliebter."

(II., p. 40)

Aber als nun ihre Zeit gefommen,
Da gebar sie wiederum ein Madchen —
"Belchen Namen geben wir dem Bathchen?"
Ihm entgegnete die Mutter zürnend:
Rennt sie Jarja — hole sie der Teusel. ———
Ginst als schon sie zur Vermählung reis war,
Nahm den Eimer sie nud ging nach Wasser.
Wie sie mitten war im grünen Vergwald,
Da beries sie aus dem Holz die Wila:
"Höre mich, o wunderschöne Jarja,
Wirf den Eimer auf den grünen Rasen,
Romm zu mir hier in den grünen Bergwald:
Denn dich hat die Mutter uns geschenket,
Als du klein noch auf dem Arm des Pathen."

(II., p. 84)

Schmerzlich ftohnte Marko in Berzweiflung,
D wo bist du, Bundesschwester Wila!
D wo bist du! warst du nie gewesen!
Meinetd schworst du, als du mir gelobtest,
Wo ich immer kommen wurd' in Röthen,
Rahe wolltest du mir in ber Noth sein.
"Barum Bundesbruder Marko Kraljowitsch,
Sab' ich's nicht, Clenber! bir gesaget,
Nicht am Sonntag sollst du Streit aussechten —
Auf nach Berg und Bollen schaute Mussa,
Schaute auf, woher die Wila spräche.

(II., p. 236)

Aus diesen Fragmenten ist ersichtlich, daß die verschiedensten, ja selbst entgegengesetzesten Merkmale den Wilon zugeschrieben werden. Da sie oft auch als weissagend, Waffen führend und Waffen bereitend, auftreten (Kollar »Zpiewanky» I., p. 418. Jungmann "Slown.» V., p. 101), ihre Tänze zu Mitternacht beim Mondscheine aufführen und öftere bosen Geistern gleich gesetzt werden, so scheinen sie ursprüngelich Lichtgötter gewesen zu sein, welche in der Zeit ihres Ausganges

bis zum Niedergange wohlthuend, dann aber feindselig wirken. In erfterer Sinsicht ware die Ableitung ihres Namens von bily, bila = ber, die weiße, so wie ihre Benennung bei manchen Slawen bily pany oder bily zeny (weiße Frauen, weiße Weiber) vollkommen richtig, in der andern Sinsicht ließe sich dann leicht erklären, warum auch Wila oft in der Bedeutung Hekate vorkommt, und bei manchen Slawen Wily die Seelen der Verstorbenen genannt werden. In dieser, so wie in mancher andern Sinsicht fallen die Wilen mit den Rusalky zusammen, welche öfters auch als Seelen ungetaufter Kinder oder ertruntener, welche öfters auch als Seelen ungetaufter Kinder oder ertruntener Frauenspersonen gelten. Nach der Ansicht der Russinnen ist der Mond die Sonne der Ertrunkenen, die bei seinem Lichte den Gewässern entsteigen, um sich zu wärmen. Rusalky erscheinen eben so wie die Wilen öfters bösartig. Man vergleiche solgendes, von Šasatjk angeführte kleinrussische Lied mit dem Wilen-Tanz, den Th. Artner in Hornman's "Taschenb." 1822, p. 240 bespricht:

"Sieh es läuft und läuft ein schönes Mädchen, — und ihr nach läuft die Rusalka — höre du mich schöne Jungfrau — drei Rathsel gebe ich dir zu lösen. — Lösest du sie, so lasse ich zum Vater dich — wenn nicht, so nehme ich dich zu mir — Ei, was wächst und zwar ohne Wurzel? — Ei, was läuft, aber ohne Untrieb (bez powoda) — Ei, was blüht, aber ohne Blüthe? — Der Stein wächst, aber ohne Wurzel — das Wasser läuft, aber ohne Untrieb — Das Farrenkraut (kapradj) blüht, aber ohne Blüthe. — Das arme Mädchen hat die Rusalka hat es zu Tod gekipelt."

In dem Wilen - Tang, den die Seelen der nach der Berlobung verftorbenen Braute nachtlich gur Zeit des Neumondes halten, werden eingefangene Manner zu Tod getangt.

Manche Mythologen, z. B. A. Jungmann, feten Rusalky und Wily als gang gleichbebeutend und unterscheiden fie nur als Lokalnamen.

## β) Die personificirten Kräfte ber organischen Ratur.

Die organische Natur, welche selbst für das sinnliche Auge aus einem innern Prinzip entstehend und sich daraus entwickelnd erscheint, gab auch viel mehr Veranlaffung, ihr G eister einwohnend zu benten, weil die Naturkräfte unter empirischen Kategorien wirklich als solche sich darstellen. Diese Kräfte find aber entweder die der vege-

#### a) Die personificirten Kräfte der vegetativen Matur.

Die Pflangenwelt übt auf ein Bolt, bas ben Ackerbau gu feiner Sauptbeschäftigung bat, wie es bei ben Glawen ber Fall ift, fast mehr Einfluß aus, als die Thierwelt. Daraus laffen sich die baufigen auf die Pflanzenwelt Bezug nehmenden Mothenelemente leicht erklaren. Go hat bas Born in ber Band Swatowit's geradezu Bezug auf die Fruchtbarkeit der Erde, so haben sich die Feste zu Ehren bes Lichts und ber Sonne (Piorun, Radogast, Swatowit) gefeiert, juerft mit den Festen der Aussaat, Ernte u. f. w. vereint, und find bann mit diefen felbft verschmolzen. Die Pflanzenwelt hat aber ben Slawen nicht bloß fur fich eingenommen, in foferne fie ihm die Mittel zu feiner Erhaltung gab, sondern auch das Reich ber Blumen fand in ihm einen, und zwar nicht ftummen Beobachter. Gine Ungahl ber berrlichsten Gefänge lebt noch beut zu Tage seit jeher unter ben Glawen, in welchen balb icherzend der Menfch mit den Blumen fich vereint, balb die lieblichsten Begebenheiten von dem stillen leben ber Pflanzen ergählt werden. Bei keinem Bolke findet fich fo fehr die Sitte ausgebreitet, mit Blumen fich ju fchmucken, Rrange ju binden u. f. m., wie bei ben Slamen. Blumen und Krange fpielten auf ben meiften religiösen Versammlungen, die dazu tauglich waren, die bedeutenofte Rolle. Go maren, um mit Kollar ("Slaw. Boh." p. 167) ju reben, die Fluffe und Bache bei den Slawen, wie bei den Indern gottlich verehrt, und man opferte benfelben burch Sineinwerfen von Rrangen und Blumen. Woycicki ("Pieśni ludu." V., p. 197) gibt an, bag vor bem Sobotka - Feste Madchen die Sitte hatten, Krange ben Fluß entlang schwimmen zu laffen, um baraus Bermuthungen über die Bukunft ziehen zu konnen. Much bei den Rusalka - Festen ift es an manchen Orten gebrauchlich, Krange ju winden, diefe an bestimmte Orte ju legen und nach einiger Zeit aus dem Grade bes Berwelktfeins auf die Dauer ber Lebensjahre ju Schließen. Es werden diese welken Kranze bann in's Baffer geworfen, und jeder schwimmende und nicht untertauchende Kranz ist ein Anzeichen von wenigstens einem Lebensjahre (Safatjk "Casop. Cosk. Mus." 1838, p. 266 — 269). Diese Benügung der alten religiösen Gebräuche zu eigenen, wenn noch so unschuldigen Zwecken ist ein Zeuge der in den flawischen Mythus und Kultus eingebrochenen Subjektivität. Wenn sie merken, spricht Woycicki (p. 253), daß die Mitternacht herannahe, so schüren sie das Feuer (denn die Sodotka- oder Kupalnica-Feste waren Feuerfeste; vgl. Johannisseuer) mächtiger an, eines der Mädchen nimmt einen Kranz, aus sieben Blumen gewunden, nähert sich dem Flusse und wirft ihn hinein. Die übrigen sehen beim Lichte des Feuers dem schwimmenden Kränzchen nach und singen: Schonistes um das Kränzchen, schon um das Sträußchen geschehen (Już po wianuszku, już po kwiatuszku) u. s. w.

Die Deutungen, welche aus dem Schwimmen der Blumen und Kränze gezogen wurden, hatten meistens auf das Verhältniß des weiblichen zum männlichen Geschlechte Bezug. So erkennt auch in dem altböhmischen Liede Kytico (das Sträußchen) die Jungfrau in dem heranschwimmenden Sträußchen die Hand ihres Geliebten. Es lautet wie folgt ("Kralodw. Ruk." ed. Swoboda p. 165):

Wehet ein Luftchen Aus fürftlichen Balbern; Gilet ein Dagblein (zmilitka), Gilet jum Bache, Schöpft in befchlag'ne Gimer bas Baffer ; -Bringet gur Maib bas BBaffer ein Strauflein, Gin buftiges Straufchen Bon Beilchen und Rofen. \_ Strebet bie Maib gu Fahen bas Straußlein, Bebe, ba fallt fle In's fühlige Baffer! Wenn ich , bu fcmudes Blumchen, es wüßte, Wer bich gepflangt in Loderen Boben; Gabe ihm traun, ein Golbenes Ringlein.

Wenn ich, bu holbes Sträußichen, es wüßte, Wer bich mit zartem Base gebunden; Gäbe ihm traun die Nabel vom Haare.
Wenn ich, du holbes Sträußichen, es wüßte, Wer in den fühlen Bach dich geworfen, Gäbe ihm traun mein Kränzchen vom Haupte (p. 282).

Aber dem flawischen Grundcharakter getreu, nehmen oft die im Beginn heiterften Blumenlieder eine duftere Farbung an ihrem Ende an (S. Kollár's »Zpiewanky" I., p. 142 — 154), A. B. Bo ich nur gebe, grunet bas Graschen - benn gar oft begieße ich es mit Thranen. - Mein Mund ertont vom Gefang und die Augen lachen - aber vom Bergen ergießen fich Thranen. - Nicht um erheitert zu werden, finge ich - fondern darum, um meinen Gram zu todten - Mein Gram, mein Gram ift fo betrubt und verlaffen, - wie der Thautropfen bier am grunenden Grafe - und felbst dief Eropfchen bier um= wehet bas Luftchen - boch Niemand bedauert meine Betrübniß u. f. w. (p. 294). Aber auch der andere Theil der Pflangenwelt, der nugbringende, war bei ben alten Clawen nicht mit profaischer Trockenheit gehandhabt, die ermudendften Feld- und Erntearbeiten erleichterte bem Glawen ber Befang. Es ift eine Freude (nach J. Glat zu reben), jur Erntezeit im Felbe ju mandeln. Mues fingt bann. Die ichonere Balfte bes Bolles ericheint, fagt J. v. Caplowic, auf bem Felbe eben so nett und reinlich gekleidet, als wenn sie in die Rirche ginge. Unter unaufhörlichem Gingen und Schatern wird fleifig gearbeitet (Kollar "Zpiewanky" I., p. 278). Und in der That mußte bem Glawen gufolge feiner Mythen ber Feldbau eine religiöfe Bedeutung haben, bem Slawen, beffen Liebesgöttin Lada ursprünglich felbst ale Lichtgottheit dem Uckerbau gunftig mar, wie sie denn felbst noch heut zu Tage oft bei Erntefesten angerufen wird (»Slawy Doera. Wyklad" p. 90). Maturlich ift es bann, bag bie lebhafte Fantafie ber Glamen ben vegetativen Theil ber Natur besonders begeistigte. Da gab es Feldgeister, Baumgeifter, Baldgeifter, Getreibegeifter u. f. m., welche in fvatern,

befondere driftlichen Zeiten allmälig, ftatt ihrer urfprünglich wohlthatigen, eine schäbliche ober boch brobende Bedeutung erhielten, als:

#### 1. Die Feldgeister.

So führt Grimm (»b. Mythol." p. 698) aus Boxhorn's »Resp. Moskov." ein bösen mittägigen Feldgeist an: "Daemonem quoque meridianum Moskovitae metuunt et colunt. Ille enim, dum jam maturae resecantur fruges, habitu viduae lugentis ruri obambulat, operariisque uni vel pluribus brachia frangit et crura." Dieser bösartige weibliche Feldgeist heißt bei den Wenden Pschipolnitza. Bei andern Slawen führt er den Namen Poludnica, welche bei den Böhmen auch Baba hieß (Jungm. "Slown." I., p. 56), Diabel poludniowý, Polednice, Polednice Feldgeistes Baba und das Auftreten Dziewica's (Dewa's) als mittägiger Waldgeist (Grimm »b. Myth." p. 706) sassen den höhern Ursprung dieser Art Geister vermuthen (Ags. Richter p. 7).

#### 2. Die Baldgeifter.

Bieber geboren besonders die ruffischen Leszje (Lesie), welche auf eine innige Beife mit bem Skrytki - Parstuki zusammenzuhangen fcheinen. Go fteben auch bei Grimm ("d. Myth." p. 272, 273) die Baldgeister mit den Schraten (vgl. Skritek, flowak. shkrat) in einer engen Verbindung. Much der lithauische Giristis ober Pusinas, b. i. Balbgott, mar ber Vorsteher einer Ochar Balbgeifter, eben so wie der ruffisch-lithauische Turosik (Narbutt p. 115). Gie fonnten nach Tkany (I., p. 172) ihre Größe willfürlich verandern: gingen fie im Grafe, fo maren fie nicht bober als diefes, liefen fie aber im Walde, so ragten sie über die Bäume hervor. Sie werden als bös= artig gefdilbert, verlocken, verführen, ja tobten fogar die Menfchen. Damit scheint der flawische Aberglaube, daß jahrlich ein Mensch im Walbe fein Leben laffen muffe, jusammenzuhangen (Grimm, p. 702). Daß die Baldgeifter nur die herabgedrückten Cernobohi find, beweifet besonders die Gestalt, in welcher der Waldgeist Boruta (ein Beiname Porewit's, bes Symbols ber minterlichen, also mit bem Merkmal bes Finstern verbundenen Sonne) vorkommt (Woycicki »Klochdy" I., p. 191, 201; IL, 170). So wie die preußischen Parstuki in Balbern

und Bufteneien wohnen, fo halten fich bie Baldgeifter auch in fteinigen Begenden auf. In ber Berzegowina werden fie Stuaczo genannt. Ihre Rugbefleidung ift ein Geflecht aus menschlichen Abern. Birb biefelbe beschäbigt, so fangen fie Menschen ein und ziehen benselben bie Fugabern aus (Woycicki »Klochdy" II., p. 199). (Agl. Grimm p. 698.) Die Lithauer haben weibliche Balbgeifter, die fie Medziojna nennen (Medzios, bichter Balb. Narbutt, p. 85). Polkan ist ein russischer Baldgeist, halb Mensch halb Thier (Pferd) (Kollar »Slaw. Boh." p. 277), also vielleicht Pul (halb) und Kun (Pferd). — Auch Zuttiber (Swetibor, Swatybor) wird als ein Waldgott ausgegeben. Der Etymologie nach bedeutet biefer Name jedoch nur einen heiligen Sain (Dobrowsky. "Krok" p. 378). Doch heißt es auch in Brotuff's »Merfeburg. Chron." (II., c. 6. p. 402): Zuttibero haben die Burger der Stadt Merfeburg einen lucum, b. i. einen Eichwald heiligen laffen u. f. w. (Agl. bei Wacerad: Vilkodlaci; incubi, fauni). - Mur

#### 3. Die Baumgeifter

scheinen in ihrer ursprünglich wohlthätigen Eigenschaft sich erhalten zu haben.

Flest zu Gott ein junger Anabe:

"Gib, o Gott, mir gold'ne Hörner!
Gib mir filbernes Geweiße,
Daß ich biefer Riefer Rinde
Spaltend fese, mas barinnen."
Gab ihm Gott bie gold'nen görner,
Gab das filberne Geweih' ihm,
Und er spaltete bie Rinde.
Saß ein junges Mädchen brinnen,
Das gleich einer Sonne ftrobite.

(Talvi "Belfelieber ber Gerben" I., p. 85.)

Im Lithauischen schuten bie Raganen die Baume (Narbutt p. 84). Baume und Saine waren überhaupt ein außerst wichtiger Gegenstand ber religiösen Verehrung der Slawen. Von ersteren ist in allen Chroniken (3. B. Selmold's, Ditmar's u. s. w.) der Beweis sattsam enthalten, so wie auch von lettern, 3. B. in Selmold: wibi vidimus inter vetustissimas arbores sacras quercus, quae dicatae erant Deo Proven." Hanka ("Krok" II., p. 491) führt nach

Raramzin an, daß die flawischen Gerichte in dunklen Balbern gehalten worden feien, weil die Glawen glaubten, ber Bott ber Berichte, Prowe, lebe im Schatten alter bichter Gichen. E. Stella bezeuget gleichfalls, daß die meisten Baume in Preußen heilig gehalten worden feien (Sartknoch p. 120). Es scheint, daß ben höchften Göttern ursprünglich eigene Bäume geweiht waren, z. B. dem Puschkaites der Hollunderbaum (Narbutt I., p. 188), — bem Piorun (bei Wacerad: Dubrawa) und überhaupt dem Trimurti — Triglaw die Eiche, z. B. die heilige Giche ju Romowe der altpreußischen Götterdreiheit (Barten. »Ult u. neues Preußen" p. 116), wo ausdrücklich aus Er. Stella die Worte: »Praecellentes arbores, ut robora quercus, Deos inhabitare dixerunt" angeführt und fünf heilige Eichen genannt werden. Anon. »Vit. S. Otton." p. 681. »Scr. Rer. Bamb." fagt: »Et praeterea ibi quercus ingens et frondosa et fons subter eam amoenissimus, quam plebs simplex numinis alicujus in habitatione sacram aestimans, magna veneratione colebat" (bei Stetin). Beilige Eichen, der Botterdreiheit geweiht, follen besonders zwei, eine in Preußen, eine in Lithauen gemefen fein, die Orte hießen gleich, namlich Romowe (»Ausland» 1829, p. 1298). A. Jungmann lief't Hromowe von Hrom (Donner) ("Krok" II., p. 343), - bie Linde der Lada (Kollár » Wyklad ku Sláw Dceře" p. 14. – » Zpiewanky" I., p. 431), - die Efche (Jesion) ber Sonne Jesse (Narbutt I., p. 197) u. f. w. Spaterhin icheint eine Urt Nymfen, ahnlich ben griechischen Dryaden, Befit von Baumen (befonders abfichtlich gefetten) genommen zu haben, wie aus dem oben angeführten serbischen Liede und einigen ihrer bei den Lithauen fich erhaltenen Namen, J. B. Ragana, Ladzona, Modziojna, einseuchtet (Narbutt I., p. 84, 85).

Diese Nymfen erwiesen verschiedene Gefälligkeiten Jenen, die bas Leben des Baumes, auf welche Beise immer, begunstigten, eben so, wie sie oft auf die graufamste Weise jeden Baumfrevel ahndeten.

## b) Die personificirten Kräfte ber animalischen Ratur.

Wenn die Pflanzenwelt durch ihr stilles Dulderleben zur Sanftmuth und Wehmuth das herz stimmt: so ift es die Beobachtung des oft wirklich gespenstischen Wirkens der Instinkte, besonders der Kunsttriebe im Thiere, ihre Vorausahnung u. dal., welche außergewöhnliche

Wesen in die Thiere verlegt, um einen Grund zu haben, an welchen bersei Birkungen angeknüpft werden könnten. Daher auch die religiöse Verehrung mancher Thiere bei den alten Slawen. So heißt es von den alten Preußen bei Hartknoch (p. 145, nach Michovia): »In eam caliginem mentes Prussi prolapsi suerunt, quod et silvae illae et aves seraeque in illis consistentes sauctae forent, quidquid in illas ingrederetur id sanctum censeri deberet, violanti quoque nemus, seras et alites manus aut pedes Daemonum arte curvabantur."

Bu den heilig gehaltenen Thieren gehören aus allen Saugethieren befonders:

## Die Pferde.

Die wenigen Refte, die uns Chronifenschreiber von ber h. Berehrung ber Pferde hinterließen, j. B. Ditmar, Belmold, Vita 8. Ottonis u. f. w., laffen doch aus ihrem Quale auf einen ausgebreiteten Pferdekultus folgern. Go fagt Barthold ("Gefch." I., p. 583): "In ben Ceremonien ber Beiffagung spielt bas beil. Rof eine Sauptrolle. Pferdekultus wie bei ben Parfen und Germanen findet fich in allen Saupttempeln der Glawen in Riedegost oder Redra, in Urkona und in Stettin bei ben Pommern." Die Götter in diesen Stadten gehören größtentheils zu den parfischen Mythenelementen, und Pferde waren auch bei ben Parfen beilig. "Besonders maren ben Parfen bie Pferde, und vorzüglich weiße, beilig. Gie murden der Gonne geopfert, ber fie geweiht waren, und beren Wagen fie zogen" (Creuzer L., p. 228). Bei ben Glawen waren es hauptfachlich weiße und fcmarge Pferde, benen Verehrung gezollt murde. Diefer Farbengegensat weiset icon barauf bin, bag diese Pferbe in irgend einer Beziehung zu den Lichtgöttern stehen mußten, was auch dadurch bestätigt wird, daß vor Allem biese Pferde dem Swatowit und Radegast geweiht maren, zweien Lichtgottern, welche in fo mancher Sinficht mit einander identisch find. Weil Radegast das bei den Slawen ift, was Wischnu bei ben Indern, bei welchen er an seiner dunkelblauen Farbe zu erkennen ift: fo konnte auch die Gigenthumlichkeit, daß dem Radegast ein ichwarzes, dem Swatowit ein weißes Pferd zugeschrieben wird, darin ihre Erklärung finden (Ngl. Grimm »d. Myth."

p. 382). Huic idolo (Suanteviti) trecenti equi pascebantur, inter quos unus candidus, in quam nemo nisi summus sacerdos seu protoflamen ascendebat (Saxo Gramm.). Freilich wird auch als beilig bem Swatowit manchmal ein schwarzes Pferd zugeschrieben (»Hist. episc, Camin. in scr. rer. germ." ed. Ludewig II., p. 510), jeboch nur irrthumlich, wie es icheint, benn eben bort, wo es beißt: ferox, niger, sessoris impatiens, steht die Mandgloffe equi albi hastilegium. Besonders ift Wischnu in dem Krischna - Awatar an ber schwarzen Farbe fennbar (Paul. »syst. Bram." p. 146: »Krischna rem nigram denotat"), in welchem Uwatar er Swatowit am ahnlichften ift. Die hohe Verehrung biefer Pferbe, beren man fich auch zu Beiffagungen bediente, erhellt aus ben Worten ber Chroniften, 3. B. equum, qui maximus interalios habetur et ut sacer ab his veneratur - per hunc quasi divinum augurantur - caballum mirae magnitudinis et pinguem, nigri coloris, iste omni tempore anni vacabat — tantae fuit sanctitatis divini animalis usus - equo, quem pro Deo colebantu. f. m. Bei den alten Preugen waren ebenfalls Pferde beilig. Go führt Bartknoch ("Allt u. neues Pr." p. 159) aus Duisburg an: Aliqui equos nigros, quidam albos vel alterius coloris propter Deos suos non audebant aliqualiter equitare, und (p. 158) fagt Hartknoch (aus "Heneb. de vet. Pruss." fol. 8): "lleberdas pflogen auch die alte Preußen ihren Göttern weiße Pferde ju opfern, dannenhero es keinem unter ihnen freigestanden, ein solches weißes Pferd ju ber Sauß = Mothdurft ju halten." - In fpatern, vielleicht fcon driftlichen Zeiten find biefe Pferbe in blog munderbare, jauberhafte Thiere übergegangen, als welche fie in den flawischen Poeffen noch heut ju Tage eine bedeutende Rolle fpielen. Sieber icheinen ber flowakische Tatos, der bohmische Semjk, der ferbische Sarat ju gehören (Tatosz, Szemik, Szaracz). (S. Kollára »Zpiewanky» I., p. 428. — Woycickiego »Klechdy" II., p. 211.) Bon Tátoš fűhrt 3. B. Kollar (p. 19) an: Es war einmal eine weiße Fürstin - jum Bermundern ichon und fiegreich - und dabei von großem Zauberwefen - fie befaß bas Pferd Tatosjk - mit ihm flog fie zc.

(Bola gedna bielá Kňažna Welmi pekuá a wjtažná, Pri tom weštica weliká Mala koňa Totošjka, Lietala s nim a. t. d.)

Auch Elend- und andere vierfüßige Thiere follen von den alten Preugen angebetet worden fein (Bartenoch p. 144).

## Die Bögel.

Die Bögel scheinen bei den Slawen auch mehr als andere Thiergattungen verehrt worden zu sein, mahrscheinlich wegen der Nehnlichkeit, die man zwischen ihnen und den Seelen der Verstorbenen fand. hieher gehöret vor Allem:

#### Der Budud.

Grimm (»d. Myth." p. 391) führt aus der Chronik des Prokosz an, daß die Glawen der Ansicht gewesen wären, der Guduck sei eine Transfiguration des höchsten Herrschers der Welt (also eine Art Awatar) zu dem Zwecke, ut ipsis annuntiaret vitae tompora. Daher galt es für ein Hauptverbrechen und wurde mit dem Tode gestraft, falls Jemand einen Guckuck töbtete. Diese weissagende göttliche Kraft des Guckucks erhielt sich noch in dem Aberglauben, daß derselbe die Anzahl der noch zu lebenden Jahre ankündige, darum man selbst jest noch im Frühlinge, freilich nur größtentheils zum Scherze, auf die Anzahl seiner Töne lauscht. So heißt es in einem slowakischen Liede:

Zakukag kukačka (Rufe Gudud) z wysokého bučka (von ber hohen Buche) Kelko mi rokow daš (wie viel Jahre bu mir gibft) Kym puogdom na sobaš (mit wem ich zur Trauung gehen werbe). (Kollár »Zpiewanky» p. 289.)

Bei den Gerben verwandeln sich die Geelen der verwandten Verstorbenen öfters in Gudude, wie es 3. B. aus folgendem Gedichte erhellet (Talvi I., p. 65):

Da begannen graue Ructucoweibeben, Drei begannen ihre Klagetone. Eines schreit und flaget unaufhörlich, Und ein anderes Worgens Früh und Abends, Doch das dritte schreit, wenn es ihr einfällt. Belches ift's, das unaufhörlich schreit? 's ift die arme Mutter des Johannes — Welches Morgens früh und spät am Abend? Die betrübte Schwester bes Johannes — Welches schreit, wern's ihm eben einfällt? 's ist die junge Gattin des Johannes. —

Auch in kleinruffichen Liedern ift, fagt Grimm (p. 394), der Gudud ein Bogel der Trauer und Schwermuth, und ruffische Bolks-fagen laffen ein junges Madchen durch eine Zauberin in einen Gudud verwandelt werden (GBBes »ferb. Lieder" p. 212).

#### Die Schwalbe

war und ist zum Theil noch ben Slawen ein geheiligter Bogel. Sie ist nicht allein Bote bes Frühlings, sondern auch der Liebe (Woycicki »Klechdy" II., p. 136). Im Tempel des Sonnengottes Rugiewit ließen die Priester, und zwar in dem Götterbildnisse selbst, Schwalben nisten (Saxo Gramm.).

#### Die Gperber

scheinen von den alten Böhmen in heiligen Sainen eigens unterhalten worden zu sein. Es ergibt sich dieß aus der Entrüstung, mit welcher es in dem uralten Gesange Zaboi (»Kralodw. ruk. ed. Swob." p. 73, 81) wiederholt heißt:

aAus den hainen treiben sie die Sperber's (i wyhanie z haiew wie krahuie) "Scheuchten aus dem hain die Sperber's (plasichu krahuie z lesow).

Auf ähnliche Beise pflegten auch die Magier die Bogel, als bem Site ber Götter (bem Firmamente) am nachsten kommend, und benüten sie zur Weissaung, westhalb sie auch Zungen genannt wurben (Creuzer "Symb." I., p. 222).

## Der Sahn

galt als Symbol ber Zeugungskraft und ber Beiffagung.

#### Die Raben

scheinen im flawischen Mythus, besonders in Sinsicht seiner Zuruckführung auf den parsischen, eine große Rolle zu spielen. Man vergleiche z. B. nur Folgendes: Nach Porfyrius sind Naben das Symbol ber Priester bes Sonnengottes (Ritter: »Vorhalle" p. 278). Mit bem Begriffe bes Sonnengottes hängt der der Weissagung enge zusammen. Grimm (387) führt aus Murko's »slaw.-beutsch. W. B." (Gräz, 1833, p. 696) an, daß in einem slawischen Mährchen Jemand einen Raben besit, der allwissen der war, und ihm, wenn er heimkehrte, Alles erzählte. Auch als Boten der Götter kommen im slawischen Mythus die Raben vor. So erstreckt sich die Sitte der Verschwisterung einander nicht leiblich Angehörender bei den Serben (wovon unten) auch über die Raben (welche in dieser Beziehung den Gestirnen und Menschen gleich gesetzt werden). In einem großen Gedichte grüßt eine vornehme Frau zwei Raben als ihre Brüder in Gott (Talvi I., p. 274).

Daß die Tauben Symbole oder eigentlich Personifikationen der Seesen der Verstorbenen waren, ist schon gesagt worden. Merkwürdig ist in dieser Hinsicht auch die Nachricht des Paulus Diaconus von den Longobarden (»De gest. Long.» p. 885, edit. Grot.): "Si quis in aliquam partem aut in bello aut quomodocunque extinctus suisset, consanguinei ejus intra sepulchra sua perticam singebant, in cujus summitate columbam ex ligno sactam ponebant, quae illuc versa esset, ubi illorum dilectus odiisset.»

Ob ber Specht (Stracec) bie wichtige Bebeutung für ben flawischen Mythus hat, bie er nach den Worten Wacerad's Mat. Verb. "Ztracec sitiuratovv zin" ("Aelt. Denkm. b. böhm. Spr." Prag, 1840. p. 225) zu haben scheint, muß die Vervollständigung und Begründung dieses Mythenfragmentes lehren.

Bon einem ausgebreiteten Ochlangenkultus ber alten Preufen fpricht Bartknoch (p. 143) eben fo, wie von einem Kröten- und Eidech fenkultus Narbutt (p. 145—151).

Als Thiergott zeichnet sich Ipabog (?) durch sein Strahlen- und Hornhaupt aus ("Krok" II., p. 355). Er ist unter den obotritischen Alterthümern bei Masch fig. 9 abgebildet.

Die Thiergestalten auf so vielen alt-slawischen Bappenschilbern mögen wenigstens zum Theil eine mythische Bedeutung haben, ba ber Thierkultus in allen flawischen Ländern, auch in den altpreußischen und lithauischen verbreitet war, wie z. B. Hartknoch und Narbutt zeigen

(Paprocki "O herbach rycerstwa Polskiego" Krakau, 1584). Die Lausiger & B. führen einen Ochsen, die Böhmen einen Löwen, die Polen einen Abler, die Ruffen einen Drachen in ihren Wappen.

Das Verwandeln der Menschen in Thiergestalten kommt in den Namifchen Sagen ungemein häufig vor, und es ware vielleicht nicht eine allzugewagte Vermuthung, biefes mit ber Vorftellung ber Geelenmanderung als Grund und Folge in Verbindung zu bringen. Wenigftens mag diefe Vorstellung in objektiver Sinsicht diefe Verwandlungen begunftigt haben, mahrend fie durch die in die flawische Mythen-Unficht eingebrochene Subjektivität zu eigentlichen Berwünsch ungen murben, bei welcher bas Wort eine magische Kraft ausübte. Es hat den Unschein, als ob der jaubernde Mensch, der sich den machtigen Einfluffen bes Objektiven entgegengefest, halb unbewußt in bas Wort, den unfichtbaren Eräger und Körper des Gedankens, seine ganze Macht und Stärke verlegt. "Die Macht der Worte, sagt Woycicki (»Klechdy" II., p. 147), ift, wie bas Bolk glaubt, fo groß, baß fie Schmerzen lindert, den Menschen zum Thier verwandelt, die Schlange oder den Vogelzum Stein und Holz macht, und felbst feste Pforten und Thore öffnet. Ja auch auf die Matur hat es einen bedeutenden Einfluß. Sturm, Wind und Hagel befanftigt das Wort."

Unter den Verwandlungen in Thiergestalten ist die in einen Wolf die gewöhnlichste, und ein so Verwandelter führt in Polen und Russland den Namen Wilkołak (Werwolf) (Woycickiego »Klechdy" I., p. 152 u. a. a. D. — Grimm »d. Myth." p. 621 et seqq.). Die Wilkolaki kommen aber oft auch ganz identisch mit den Waldzeistern oder Lessj vor (»Krok" II., p. 500). Da das alte slawische Wolk der Neuri nach Mannert von der Gegend um Lemberg an längs der Weichsel hin wohnte, in diesen Ländern aber noch heut zu Tage die meisten Sagen von Werwölfen herrschen, so ist Herodot's Nachricht von ihnen merkwürdig (IV., c. 105): "Die Skythen und die im Skythischen ansäsigen Hellenen sagen, daß jeder Neurer einmal in jedem Jahre ein Wolf wird auf einige Tage, und dann wiederum seine alte Gestalt erhält." Auch Tacitus sagt von einem Zweige der Weneder (Veneter) "Germ." c. 16: "Hellusios et Oxionas ora hominum vultusque corpora atque artus ferarum genere."

Doch tommen in flawischen National-Gefangen auch beitere Auffaffungen bes Verhaltniffes ber Thiere ju den Menschen vor. Gine folde Auffaffung charakterifirt ben Befang, ben Narbutt aus Rhefa's » Sammlung lithauifcher Poefien" gibt, in welchem die Thiere in menfchlichen Situationen erscheinen. Er lautet: Boret, fleine Bogel, ich will freien! - ber Krammetevogel foll bie Pferbe fatteln, benn er bat einen grauen Mantel - ber Biber mit ber Marbermuge fei unfer Wagenlenker — ber Sase, ber schnellfüßige, sei ber Vorreiter — mit hellem Tone muß die Nachtigall und Lieder fingen — die Aelfter, die ftets fpringenbe, ordnet ben Reigen - ber Bolf mit feiner Trompetenstimme spielt ben Dubelsack — ber Bar muß mit feinen starken Pfoten jum Solzspalten fich anschicken - ber Rabe tragt auf feinem Erummen Nacken uns die Baffereimer - die Ochwalbe mit ihrem weißen Vortuch, nimmt die Bafche über fich - bas Gichhorn faubert mit dem buschigen Schweife uns den Tisch — ber Ruchs allein mit feinem reinen Rleide foll bei meiner Sochzeit figen.

#### 2. Die menfchenabnlichen Beifter.

Es war dem Slawen nicht genug, die ganze Natur zu beleben, und überall theils Symbole, theils wirkliche Naturgeister zu sehen: seine Fantasie erschuf sich selbst eigene Gebilde, indem er seine fysischen Zustände, z. B. Krankheiten, oder seine eigenen psychischen Kräfte, Neigungen, Leidenschaften u. s. w. personificite, und diese Personisitationen dann um sich leben und wirken ließ. Mancher dieser Fantasiegestalten liegen auch Reste alter Göttergebilde zum Grunde, manche aber hielt die Fantasie durch eine so lange Zeit in ihrer formenden Werkstätte, daß der Urstoff schon ganz unerkennbar ist.

Diese Personifikationen geben im Fortlauf ihrer Reihenfolge auf ber einen Seite in die Naturgeister, auf ber andern in förmliche Gespenster über, wodurch sie als rein willkührliche Gestalten allen wissenschaftlichen Werth verlieren, und dadurch aus der Mythologie ausgeschlossen sind, welche den Geist der Mythen, nicht aber geistloser Mährchen geben kann und soll.

Bu den Personifikationen, welche in die Maturgeister übergeben, geboren vor Allen jene der Krankheiten, und insbesondere:

Die Pestjungfrau (Powietrze - Džuma - Homen).

Nach ber Meinung des Bolks erscheinen zur Zeit der Pest, ber Seuche ober überhaupt einer allgemeinen Krankheit taufenbfaltige Befalten, bald vereinzelt, bald in gangen Maffen, um ben Menfchen gu fchaben. Den ichablichen Ginwirkungen ber Gingelnen entgeht man baburch, bag man ihren Uthem meibet, und befihalb g. B. bei ber Nacht nicht beim Kenfter, mo fie vorüberzugehen pflegt, ichlaft. Bon ber Art ift Powietrze (bie Peft) und Džuma (bie Seuche). In einer folden Zeit ift nur ein Frühausgang rathlich, denn fcon ju Mittag beginnen bie Ochreckgestalten ihre Jagd, welche burch bas angstige Verhalten der Thiere angezeigt wird. Die Pestjungfrau, die oft auf einem zweiradrigen Wagen fahrend erscheint, heißt bei ben Gerbiern und Glowafen Kuga, bei ben Laufigern 8mertnica (Amrt, ber Tob). Derlei Ochreckgestalten feben auch Biele, und boren fie in Massen unter larmender Musik und schallendem Gesang von Dorf zu Dorf ziehen. Džuma fist bann auf einem hohen Bagen, und ift umringt von einer Ochaar Ochreckgestalten, Todtenbahren u. f. w., die von Schritt ju Schritt junehmen. Entfernte man fich eine Beile von den Wohnungen, fo ward von unfichtbaren Banden taufendfältiges Uebel angerichtet. Da murbe bas Feuer aus einander geworfen, bas Sausgerathe gerbrochen, Speifen und Getrante verdorben u. f. w.

Doch dauert die Macht der Pestjungfrau nur bis zum neten Jahr, dieses hat die Macht, die Seuche zu unterdrücken. Bor dem Sonnenuntergang am neuen Jahre versammelten sich daher die Be-wohner im Dorfe. Nach gewissen Feierlichkeiten nahmen die Eigenthumer von ihren verlassenen Sutten Besit, indem sie durch das Fenster in dieselben stiegen ("Klechdy" I., p. 187, 159).

Woycicki gibt (I., p. 51 et seqq.) bas Erscheinen ber Pestjungfrau (Powietrze) in einem besondern Fall auf folgende Beise an: Es saß ein Ruffe unter einem Lärchenbaume (Modrzew). Die Sonnenhitze glich der Feuergluth. Er sieht von fern etwas nahen, er sieht nochmals hin — es ist die Pestjungfrau (Niewiasta). Ganz in Leinen eingehüllt, schreitet die hohe Gestalt einher. Vor Schrecken wollte er entsliehen, allein die Schreckgestalt ergriff mit ihrer langen Hand den Geängstigten. "Kennst du die Pest (Powietrze)? Ich bin es! Mimm mich auf beine Ochultern, und trage mich in gang Rugland berum, boch übergebe ja nicht irgend ein Dorf, irgend eine Stadt; denn alle muß ich befuchen. Du ergittre vor nichts; benn gefund wirft du bleiben unter ben Sterbenden." Mit ihren langen Banben flammerte fie fich an ben armen Greis. Er fcbritt vorwarts, fab amar bie Bestalt ober fich, fühlte jedoch ihre Burde nicht. Buerft trug er fie in bie Stabte. Fröhliche Tanze und Befang fanden fie vor. Doch taum tamen fie an den Plat, als die Gestalt ihre Leinen wehen ließ, worauf fogleich die Luft und Freude fcwand. Wohin er blickt, fieht er Trauer - bie Glocken ertonen — Begrabniffe erfcheinen und ber Todtengraber findet nicht Raum für die Leichen. Gie liegen am Plate haufenweise, nackt, unbegraben. Er fcreitet weiter. Bo er bei einem Dorf vorbeifcreitet, werben die Baufer mufte, die Befichter bleichen und die Ochreckenstone ber Sterbenben ericallen. Das Dorfchen, wo ber Candmann felbst wohnte, stand boch am Berge. Dort hatte er fein Beib, feine garten Rinder und die alten Meltern. Das Berg blutet ihm, als fie fic bem Dorfchen naben. Mit ftarter Sand erfaßt er bie Jungfrau, bag fie ibm nicht entfliebe, und fpringt mit ibr in die Fluthen, um fie ju töbten. Er ertrant, die Jungfrau nicht, boch erschreckt von diesem eblen Belbenmuthe, floh fie weit in die Balber und Gebirge (Ugl. Grimm »d. Myth." p. 685—688).

Von der andern Urt mythischer menschen ahnlicher Beftalten laffen besonders folgende auf den Beift des slawischen Mythus in dieser Sinsicht schließen.

#### 1. Die Riefen.

Unter den Riefen sind zweisache Besen im Glawischen inbegriffen, ein heimische oder gute, und frem de oder bose. Die ersten sind eine Art Ideale menschlicher Starke, wozu wahrscheinlich historische Personen von ausgezeichneter Thatkraft den Stoff gaben. Der Glawe erzählt Sagen von Menschen, die spielend Auerochsen bändigen und Baren durch den bloßen Druck der Hand tödten konnten. Woycicki ("Klochdy" I., p. 167) gibt eine derlei Sagen: Das Beib eines Jägers wird während dem Erdbeersammeln in einem Balbe von Geburtswehen ergriffen und gebiert Zwillinge, deren Leben jedoch das

ihre koftet. Eine Bolfin und eine Barin zieht fie auf: Der Gine, Waligóra mit Romen (Agl. Gorinja bei Kayssarow), kommt ju einer folchen Stärke, daß er Berge (gora) fortwälzt (walit), ber Undere, Wyrwidab genannt (Bgl. Dubinia bei Kayssarow), entwurzelt (wyrywał) bie ftartfte Giche (dab) gleich einem Grashalm. Sie begeben sich auf die Reise und entfernen durch ihre Stärke Berge und Baume, die hemmend auf ihrem Wege ftanden. In einem Walde ruben fie aus und erblicken von fern ein Menschlein, das schneller, als ein Wogel fliegt, einhergeht. Es labet bie Ermubeten ein, fich von ihm, wohin fie wollen, tragen ju laffen, und entfaltete einen munderschönen Teppich, auf welchen fie fich fegen und von welchem fie im Rluge getragen werden. Den staunenden Riesen erklart der Rleine bas Beheimniß ber Meilenschuhe und bes Teppichs, ber Geschenke eines Bauberere. Bon ihren Bitten befturmt, ichenet er jedem einen Schuh, ber im Schritte eine Meile, im Oprunge zwei Meilen weit forttragt. Gie laffen fich endlich in einer Stadt nieber. Der Konig lagt bort fund thun: Wer den Drachen todtet, den Menschen murgenden bei bieser Stadt, wird mein Schwiegersohn und Nachfolger. Die Riesen= bruder schicken sich dazu an. Der Kleine rath ihnen, mit den Meilenfouhen ben Rampf zu beginnen. Wyrwidab ftellt fich mit einer ungeheuern Giche vor den Gingang ber Drachenhöhle. Das Ungeheuer Fommt. Er wird durch feinen Unblick verwirrt und fpringt hinweg. Zwei Meilen war er fern. Doch Waligora wirft den Berg, den er in der Sand halt, auf das Unthier, und feffelt es so am Boden. Freudig macht er einen Sprung und kommt zu seinem Bruder. Vereint geben fie nun auf bas Unthier los. Es brullt wie eine Beerbe Bolfe. Wyrwidab zerschmettert seinen Schabel. Waligora bectt es ganz mit dem Berge. Die Konigstochter werden ihre Frauen und fie felbft die gludlichften Reichsbeherricher.

Solche Sagen von Drachenerlegungen in ben ersten Zeiten bes geselligen Lebens ber Slawen kommen viele vor. So besiegt auch ber russische Drachenkämpfer Czurilo, ein Jüngling von ungeheurer Starke, ben Drachen mit einem ausgerissenn Eichbaum (Tkany II., p. 158). In Krakau wird noch heut zu Tage eine Berghöhle, Wawel, gezeigt, in welcher ber Sage nach einst der fürchterliche Drache hausete, den Krak durch List töbtete.

Derlei wichtige Sagen, an benen bas Slawenthum ungemein reich ift, reichen zum Theil bis in bas tieffte Alterthum. Gine icharfe Scheidung zwischen Altem (zum Theil auf historischen Basen rubend) und Neuerem in diefen Sagen, durfte auch für die mythische Beroen= zeit der Glawen einen heitern lichten Lag berbeiführen. Denn die Specialgeschichten ber einzelnen flawischen Stamme verlieren fich ibrem Urfprunge nach insgefammt in eine ungemein reiche Gagengeschichte, die eine Fulle von Beldenthaten und zwar nicht bloß fpsischer Urt entbalt. Go fteben j. B. Libussa, die meife, gottervertraute Berricherin, und Premysl, b. i. ber Machbenkenbe, an ber Spige ber alten bohmifden Berzoge, welche jedoch felbft icon am Ende einer ungemein reichen Gagenreihe fteben. Der ruffische Großfürft Wladimir, in ber weißen und hellen Götterftabt Kiow, ift burch feine um ibn versammelten Selben, durch sein Pradikat, die belle Sonne, die freundliche Sonne, ferner burch feine Liebe ju Swetlana (ber Lichten, Leuchtenden) einem Symbol des Lichtgottes fehr ahnlich. In dem Sagenfreise, beffen Centrum er ift, icheinen fandinavische Glemente bes Odin - Mythus, fo wie fabaifche bes flamifch = lithauischen verschmolzen ju fein (Bgl. Ttany II., p. 191). In Sinficht fofischer Belbenftarte scheint der ruffische Ilia von Murom (Ilja Muromec) besonders in das graueste Alterthum ju reichen, obschon er in die Zeiten Wladimir's verset wird (Tfany "Myth." I., p. 147. Drewenija rusk. stichotwor. Most. 1804. p. 107. — Marbutt I., p. 156 et seqq.). Wie diefe Urt Riefen größtentheils als Wohlthater der Menfchen erscheinen (gang analog mit ben Beroen anderer Bolter): fo erfcheinen die fremben als bofe, und reichen, weil fie Personifikationen ganger Nationen find, mit benen die Glamen ju fampfen hatten, ebenfalls ins beroifche Beitalter. Gelbft ben Namen eines Riefen im Glawischen, nämlich Obr (polnisch olbrzym, altpolnisch obrzym, lausikisch hobor (ambro, gigas), seitet Šafařjk ("Myšlenky etc. im Čas. česk. Mus." 1834. 1. S. p. 42) von den keltischen Umbronen (aus dem dritten Jahrhunbert vor Christo), Grimm aber ("b. Myth." p. 700) von den Awaren ab, indem er fagt: Obr, obor ift unbedenklich nichts Underes als Awarus, Abarus, ba nun bie Avari bes Mittelalters gleich ben Chunen find, fo ift Hun genau wie Obor fur ben Begriff bes Riefen aus dem Volksnamen Hun und Avar entsprungen (Ngl. Schloetzer's

»Nostor.» 2. 112. 117). Restor nennt die »Avari» »Obri». Der graccus Awar in der Sage von Zisa scheint auch ein Riese zu sein (p. 185).
Tschud bezeichnet den Sawen einen Finnen und Riesen, und das russsiche Ispolin (Riese) beutet auf die gens Spalorum bei Jornandes.
So hängen Riesenbenennungen zusammen mit alten Volksnamen: feindliche, kriegerische Nachbarn vergrößerte der Volksglaube zu unmenschlichen Riesen.»

Kollar (»Roszprawy" p. 221) fagt von bem Worte Hun: "Das Wort Un ober Hun ift altslamisch und hat eine abnliche Bebeutung wie Slaw, b. i. ber Auserwählte, Ausgezeichnete, Lobenswerthe, Schone," und fieht es als bas Wurzelwort von Wend, Wenet, Henet u. f. w. an. Berbindet man bamit ben Musfpruch Grimm's ("b. Myth." p. 299, 801), fo ergeben fich baraus nicht nur fur bie Archaologie ber Glamen überhaupt, fondern auch für beren Mythologie außerft folgenreiche Vermuthungen. Denn ber Musfpruch Grimm's lautet mie folgt: » Niederdeutschland, besonders Bestfalen, gebraucht Hune gleichbedeutend mit Riefe. - Ein angelfachfischer Musbruck für Riefe ift Ent, plur. Entas. - Benn Huni an Benben und Slamen gemahnten, wird es geftattet fein, Entas und bie alten Antes gusammen zu stellen." - Das Bolk ber Anten wird aber von Nielen bem ber Wenden (Wanden) gleichgefest (S. Šafařjk »Starož." I., p. 111, 451, 459). Unalog leitet wieder Safarjk ("Cas. Cesk. Mus." 1834. p. 42) ben flawischen Musbruck fur ben Begriff Gieger, b. i. Wjtez von dem Ramen der machtigen Vithinger (mohutnych Vithinguw) am baltifchen Meere ab, und fagt: ("Staroż. Slow." I., p. 349): Die Nation ber Withen (národ Withuw), zweifelsohne basselbe mit ben Vithingorn am baltischen Meere, wird von Jornandes (Vidivari) und Quido von Ravenna (Vites) erwähnt (Agl. Boigt's "Preugen"). Bermandt mit dem Borte: Withing, b. i. aus demfelben Wurzelwort entsprungen, ift bas flawische Bort Witez (victor)" (Bal. mas oben, Seite 159, von Witez in feinem Berhaltniß ju Swatowit gesagt murbe).

Als Riesengestalten tauchen im slawischen Mythus auch die Woloty auf, die Tkany (II., p. 194) mit den Giganten zusammenstellt (Siehe unten bei Wolos).

#### 2. 3merge.

Bie in der mythischen Gestalt ber flawischen Riefen zweifache Befengattungen verschmolzen, fo geschah basselbe bei ben 3mergen; boch mit bem Unterschiede, bag ben Riefen (ben guten und bofen) größtentheils Biftorisches jum Grunde liegt und die beiben Arten neben einander bestehen, bei ben Zwergen jedoch dies nicht der Sall ift. Denn diefe find einerfeits bie Perfonifikationen bofer Krafte (gleich den parfischen Dow's) und fallen mit den Erd = Elementargeistern (Skritki und Gorzoni) jufammen, wobei Siftorifches nur mittelbar in's Spiel tritt - anderseits laffen fich bei ben eigentlichen 3mergen. ftreng genommen, die guten von den bofen nicht icheiden, weil fie vorzugsweise bose find, jeboch aus Mangel an Macht aus eigentlichen Qualgeiftern nur Medgeifter werben. Diefe Odwache ber Zwerge im Bergleiche mit ber Dacht bes Menfchen (ben fie jedoch oft an Bebendigfeit übertreffen) icheint einen bistorischen Grund zu haben. Denn fie tommen auch in der Gestalt verbrangter, schwacher Bolferschaften vor, bie fich auf mannigfache Beife ben Menschen zu nabern suchen, welche gegen fie stets auf berthut sein muffen (Ttany »Myth." II , p. 213). Bas also von den preußischen Parstuki gilt, daß in ihrer Person Siftorifches und Mythifches verschmolz, fceint auch bei ben Zwergen ber Slawen im Allgemeinen ber Fall ju fein. Die Ramen berfelben find eben fo mannigfaltig, als die Sagen über fie. Im Ruffifchen heifit ber Zwerg Kotihoroszko, Kotihraszek — im Böhmischen Trpasljk. Lesteres leitet Kollar von trpěti, d. i. leiden, ab, was auf ihren hi= ftorifchen Urfprung beuten konnte, fo wie bie Ableitung von Trpka, Traubenkiriche, auf ihren mythischen (gleich ben Parstuki, bie unter Sollunderbaumen hauseten). Der Beiname Pidimuzik, b. i. spannhoher Mann, kommt mit bem preugischen Parstuk, Daumling, giem" lich überein. Die Gage, welche Jungmann (»Slown." IV., p. 652) von ben Zwergen aus alten Odriftstellern anführt, bestätigen wenigftens in filologischer Sinficht jum Theil die eben gegebene Unficht ihres mythifd = historischen Ursprungs. Go beißt es: Getrzich von Berun und sein Meister Hylbrant erschlugen viele Drachen - erschlug fich mit dem gehörnten Zibrzid und mit andern Zwergen (a s ginymi trzepaslky - aus Martimianus "rom. Befc."). - Biebe bich fcnell

gurud, 3werg! (aus "Starobyla skladánj" od Hanky IV., p. 151). Ein 3werg läuft hier im Hofe (ibid. IV., 137). Mezi pjdimużjky kraluge trpasljk (Boč: excerpt.), b.i. unter ben Däumlingen ist ber 3werg ein König.

Bas ben mpthischen Ursprung ber einzelnen Zwerge betrifft, so erhielten biese sich noch unter folgenden Benennungen im flawischen Bewußtsein:

a) Pikuljk.

Pikuljk bedeutet ber Etymologie nach ben Unterweltlichen (von Peklo, die Unterwelt) (Jungmann »Slown." III., p. 82) und hangt mit bem Musbrucke Pikal, Pikollo, Poklus, Patolo, Patello [lauter Muangirungen bes Wortes Pokelnik (bes Gottes ber Unterwelt, bei ben Preußen und Lithauen gleich ber zerftorenden Kraft Shiwa's ober gleich Shiwa bem Furchtbaren)], wie bas Diminutivum mit feinem Sauptworte jufammen. A. Jungmann fest fogar im "Krok" (II., p. 367) Pikal, Pikollo, Pikuljk, Poklus, Pokollos ale gleichbedeutend, indem er darin Einen und denselben Gott der Unterwelt, der über die Verftorbenen herrschte, fieht. Pikuljk's Bedeutung ift daber: ber fleine Unterweltliche ober ber unterweltliche Zwerg (Linde »Slown." II. 2 Th. p. 705). Diefes bestätigend, bedeutet noch heut zu Tage bei den Slowaken Pikuljk ein Männchen im rothen Rocke (bie Reuerrothe fommt besondere Shiwa gu) und mit einem breiedigen Bute (gezwungen ließe sich auch dieses Attribut beuten), welcher aus unterirbifden Löchern auf bie Erbe fteigt. Den preugischen Parstuki war der Sollunderbaum gewidmet, denn unter demfelben hatten fie ihren Sig. Etwas Mehnliches findet bei ben Glamen noch Statt. Die Slowaken nennen nämlich ein kleines Mannchen aus Sollundermark, welches burch feine mittelft eines Stückhens Blei bervorgebrachten Gprünge den Kindern als Spielzeug dient, Pikuljk. Go sehr aber auch baburch bie ursprüngliche Bedeutung Pikuljk's verlaffen murbe, fo fehlen boch nicht Unnaberungen an dieselbe. Denn nach ber aberglaubischen Vorstellung bes Volkes ift noch heut zu Tage Pikuljk ein Diener bes bofen Beiftes, ber gwar anfangs ben Menichen mannigfache und zwar nicht unbeträchtliche Befälligkeiten erweifet, zum Cohne dafür aber zulest die Seele selbst als Eigenthum nimmt. Zweimal, fagt die Fabel, läßt er fich veräußern, bas britte Mal bleibt er fcon

auf immer Eigenthum bes herrn, welcher nach dem Tode, also in der Unterwelt, sein Eigenthum wird (Bgl. im Deutschen die Sage vom Teufelsmännchen). Daher kommt Pikuljk auch oft vor in der Gestalt eines hilfreichen Hausgeistes, den man seiner Kleinheit wegen in verschiedenen Gefäßen bei sich tragen kann (Kollar »Zpiewanky» I., p. 414, 415). Analog mit seiner ursprünglichen Bedeutung heißt auch Pikuljk im Russischen ein zwar listiger, aber schwacher Mensch, und im Polnischen wird er (von Linde) einem kleinen Knirps (Karzek, Pieniek, Pecherz, Pigmeyczyk) gleich gesett. Auch die Säße, die Linde anführt, sind von mythologischer Bedeutung, als z. "Die Leute, welche früher länger lebten, waren stark und groß, nicht so, wie jest die Zwerge (Pikulikowie). — Dieser kleine Zwerg (Pikulik) nimmt nur Böses wahr, wie der böse Geist (Bies)." — Den Pikuljki entsprechen die lithauischen Kodoli (Koltki); Kaukie; Žlydni (Narbutt p. 121—124).

## β) Rarášek.

Rarasek (bas Diminutivum von Rarach) ift vielleicht urfprunglich bei ben westlichen Glawen basselbe, mas Pikuljk bei ben öftlichen, g. B. ben Glowaten. Denn er bedeutet urfprunglich bie Personifikation einer bosen Naturkraft, j. B. die den Sturm= oder Bir= belwind erregende (A. Jungmann "Krok" II., p. 372, u. J. Jungmann »Slown." III , p. 794) , welche in ben polnisch-ruffischen Gagen dem bölen Beiste geradezu zugeschrieben wird (Woycicki »Klochdy» I., p. 81, 89), eben so wie die parfischen Dow's ursprünglich Personifikationen der Aeußerungen der Kalte, Finsterniß, Sturme u. f. w. find. Go wie die Dow's dann schlechthin als bose Geister genommen werden, so auch Rarach ober Rarasek als Zlyduch, beffen Kleinheit ihn eben fo ben Pikuljk nabert, wie die fpatere Anficht von ihm, bag er zwar Bluck bringe, aber stets auf Unkoften bes Geelenheiles feines Herrn. Geiner Kleinheit halber kann er wie Pikuljk in der Tafche, Dofe, Gelbbeutel u. bgl. getragen werben, ift zwar außerft gefällig und zu beliebigen Zwecken behilflich, jedoch febr reizbar, leicht aufgebracht und zum Borne geneigt. In Bernolak's "Slowar" (IV., p. 2698) wird Rarasek gleich malus spiritus ober daemon ichlechthin gefest. Er ift befonders in Böhmen, Ungarn und in Krain bekannt (hier unter dem Namen Rarask), und gilt überall für ein boses Besen (Kollar "Zpiewanky" I., p. 414). A. Jungmann vergleicht
Rar sek mit dem indischen Raksasi. Kollar gibt (p. 8) einen Geseng, in welchem sich ein Mädchen bes Rarasok zu Liebezaubereien
bedient. Es sautet: Gehe nicht mehr, mein Geliebter, zu den alten
Nachbarinnen — ich habe einen Rarasjk, und werde dich bezaubern
— und auch wenn du diese alte Reiche freiest — so wisse, daß mit
ihr du doch nicht ein Jahr lebst u. s w.

## y) Ssetek ober Ssotek; Duch domownj — Hospodářjček.

Die Ginwirkung, welche bofe Erbengeifter auf die Menschen im flawischen Mythus nahmen, ließ ihre Dienstfertigkeit besonders bervorheben, und auf ihre ursprüngliche Bedeutung und damit auf ibren eigentlichen Wohnort vergeffen. Go murben fie ju Sausgeiftern, Duchy domownj, ju bas Bermogen erhaltenden ober vermehrenden Beiftern, Hospodarjcky oder überhaupt ju hilfeleistenden Genien ober Ssetky (Ssotky), Die immer bort hausend vorgestellt murben, wo Gelb, Glud, Chrenftellen, turg irgend etwas Aehnliches fich vorfand, bas entweder an fich außerordentlich mar, oder doch durch außerordentliche Mittel ju Stande fam. Ihre Kleinheit und Bosartigkeit (indem ihrer Dienstfertigkeit immer Eigennut jum Grunde lag), fest fie ben Zwerggestalten Pikuljk's und Rarasek's gleich. Wie die Sootky als Hausgeister erscheinen (welche auch oft auf blogem Leibe in ber Uchselgrube getragen werden), so auch bie Skřitky und Zmoky (Jungmann »Slown.» IV., p. 451). Lasicki nennt einen lithauischen Sausgott Smik - Smik. Narbutt ben Slinxnis - Perlewenu, ben er bem flawischen Pokuć als hausgottheit gleichsett (p. 94). Bei den Ruffen kommt er unter bem Namen Děduška - Dwargonich, Dwargonth vor, wobei A. Jungmann im "Krok" (II., p. 352) auf bas indische Dwary, bohmisch Dwere, d. i. Thur hinweiset.

## 3. Diasi — Biesi (Ďasi — Běsi).

Reben ben mpthischen Gestalten ber Riefen und 3 werge und ber baraus hervorgegangenen mpthischen Wefenheiten kennt ber

Slawe noch eine ganz eigene Gattung von Geistern, beren Wesentliches barin besteht, nicht bloß von Außen her, als ein von demselben getrenntes Wesen, dem Menschen zu helsen oder zu schaden, sondern mit
ihm selbst sich zu einen, in ihn einzukehren, und mit ihm Eine Wesenheit zu werden. Diese Gestalten sind die Biesi und Diasy,
erstere übelwirkend, letztere ursprünglich wohlthätig wirkend. Sie stehen
allen slawischen Naturgeistern, als den Personisstationen der Naturkräfte, wie Personisikationen der (bösen oder guten) Seelen kräfte entgegen. Ihr Dasein im slawischen Mythus weiset ebenfalls auf die in denselben eingebrochene Subjektivität hin, indem
diese Gestalten nur dann in das Bewußtsein treten konnten, wenn der
Slawe von dem Reußern seinen Blick auf das Innere warf, und um
dessen auffallende Aeußerungen, z. B. manche Begierden, Entschlüsse,
Gedanken u. s. w. erklären zu können, in sich eigene Wesen wohnend
vermuthete.

Dias (auch Dies, Dis, Diasel, Diasek, Diasijk) scheint bas Wort Dis ober Diw, bas im Sanskrit Lichtgegend, Lichtgottheit bebeutet, zu seinem Wurzelwort zu haben, und im Unterschiede von Bies, einen guten Geist zu bezeichnen (S. Seite 88: Diw ober Dew, ber Lichte). In driftlichen Zeiten, wo alle mythischen Wesen des Heibenthums als bose erscheinen, ward es auch in der Bedeutung Daemon überhaupt ober Kakodaemon insbesondere genommen.

Bies (Bes) vergleicht Jungmann (im "Slown." I., p. 101) mit Recht mit dem Illirischen Bies (bes), d. i. Enthusiasmus (furor, animi elatio), denn Bies wie Dias ist die Personistation eines Geistes- oder Gemüthszustandes, und zwar ersteres besonders eines schädlichen. Vielleicht kommt diesem analog Dias oder Dies (Des) von der Wurzel des slawischen Zeitwortes Desiti, d. i. aufregen, her, so daß Bies und Dias (Bes, Das) ursprünglich die Personisstation eines Gemüthszustandes der Erregung sind, welche in der Folge als gewöhnliche Geister in die Außenwelt versetz und in innige Verhältnisse mit dem Menschen gesetzt wurden, wodurch auch ihre gegenseitige Vermengung sich erklären ließe. Bies ward mit Černoboh oft als identisch genommen, und theilt mit ihm auch die Vocksgestalt ("Krok" II., p. 348).

#### 4. Morus — Mura — Marowit — Kikimora — Vilkodlak.

Morus ober eigentlich Moraus (Moras) ift eine gang eigenthumliche Geftalt im flawischen Mythus, die an Unbestimmtheit mit andern wetteifern fann. Die Morussi ("Krok" II., p. 360) find eine Art Waldgeister, Faunen und Satyren (in fpaterer Bedeutung), die burch ihren Beinamen Losj in ben Gegenfat mit ben Sausgeistern treteu. Allein fie fommen auch als Perfonifikationen bes Befdlechtstriebes vor, mas jum Theil ein fehr hohes Alter ihrer Bildung anzeigen könnte, weil Geschlechtsvereinigung schon bei ben Indiern bas Onmbol der Weltzeugung ift, jum Theil kann dieß nur eine Gigenschaft fein, die man auf die Morussi übertrug, als man sie mit Faunon und Satyren verglich. In Wacerad's »Mater verb." heißt es von ibnen: Moruzzi pilosi, a graecis Panites, a latinis Incubi vocantur, quorum forma ab humana incipit sed bestiali extremitate terminatur (Bgl. Jungm. »Slown." II., p. 489). Much in biefer Sinsicht nahmen sie an der Alterthumlichkeit der Vorstellungen Pan's, der Satyren und Faunen Theil.

Doch laffen sich auch an denselben Bestimmungen finden, durch welche sie sich an jene Besengattungen anschließen, die den Dow's = Zwergen, sehr nahe stehen. Denn selbst ihr Name Moras oder Maras (Kollar "Zpiewanky" I., p. 122) scheint mit den preußisch-lithauischen Markopole und dem wendischen Marowit einige Verwandtschaft zu haben.

Die Markopolo sind nach Narbutt (I., p. 119) eine eblere Gattung der Däumlinge (Barstuki), womit die größere Gestalt der Morussi oder Marussi im Vergleich mit jener der Zwerge gut harmoniren möchte. Jene heißen auch Markopoty, d. i. die Unwilligen, Knurrenden, und dasselbe bedeutet auch Moraus. Hartenoch (»Alt. u. neu. Preußen." p. 141) sest die Markopoty, die er Morkopotomennt, als Erd-Leut den Barstukon gleich (p. 162).

Mone ("Gefch. b. Seidenthums") halt Marowit für den mendischen drückenden Alp, den Tkanp (I., p. 195) als einen der bösartigen Sausgeister anführt. Möglich ist es auch, daß Marowit die vor dem Alp schügende Gottheit sei, da sein Name den Sieger(witex) über den Alp (mura, mara) bedeuten kann (Agl. Bandtkie "dzieje nar. polsk." p. 111). Oben ist jedoch die Vermuthung aufgestellt, daß Marowit ursprünglich die Personisstation der untergehenden Sonne sei (P. 3). Der drückende Asp selbst hat im Slawischen sein Symbol in der Gestalt Mura (slowakisch Mora, polnisch Mor, Mora, Zmora) (Woycicki "Klechdy" II., p. 158), welche mit der nordischen Mar, einer mythischen Wesenheit von derselben Bedeutung, auch etymologisch zusammenzuhängen scheint. Jungmann ("Slownjk" II., p. 489) hält Morás (Morus, Moraus) für dasselbe wie die Mura, d. h. den drückenden Asp, nur männlich gedacht. Sind diese Beziehungen (die freilich nur lose an einander haften), wahr: so wären Murussi böse Geister, die den Menschen in der Nacht plagen, wodurch sie Koboldeartig werden und den Parstuki näher treten. Da nun auch die Parstuki in Wüsteneien und Wässern ihre Wohnung ausschlagen, so wäre es auch leicht erklärlich, wie die Morussi Lesj, d. h. Waldgeister, sind, und mit den Lesnj duchowe oft ganz zusammensallen.

Eine Art ber Mora scheint auch Kikimora (Kika, Kikuška) zu sein, von welcher es bei Tkany (I., p. 160) heißt: "Kikimora ist nach Popow ber Gott ber Nacht und des Schlafes bei den Russen, und, so wie der griechische Morsous, der Urheber der Träume. Nach Andern ist Kikimora im slawischen Heibenthume ein schreckliches Nachtgespenst weiblicher Gattung, das seine Kinder, bösartige Gespenster, über die schlafenden Menschen schieft, um sie mit schweren Träumen zu ängstigen." — "Kikimora," sagt Dobrowsky ("Slawin" p. 409), "stellen sich die Russen als fürchterliches Gespenst vor. Mora, böhmisch Mura, ist sonst die Trut." Bandtkie (p. 109) äußert sich über Kikimora wie solgt: "Kikimora, in Polen Mora, welche erstickt und quält (morzy), und Mara, welche Träume bringt, durch Trauergesichter quält (w snie marzy) und erstickt."

Als Vorsteher ber Morussi kommt im lithauischen Mythus Ajtwaros, auch Leetons ober Leetowens genannt, vor, daher auch die Morussi dort selbst Aitwaros heißen. Narbutt (p. 117) erzählt aus Schüß "preuß. Chronik" viele ihrer Frevelthaten.

Ungemein viel Nehnlichkeit mit ben Balb = Nachtgeistern Morussi hat Vilkodlak, in ber Bebeutung, wie ihn Wacerad's »Mat. verb." nimmt; benn ba wirb er einmal als Faunus Pici filius, ber burch Sohnschaft wieber mit Sytiwrat zusammenhangt, angeführt,

während es das andere Mal heißt: Vilkodlaci, Incubi ad incubendo homines, i. e. stuprando; und das dritte Mal: Vlicodlaci, sepe improbi existunt etiam mulieribus etc. (Ngl. »Vilkodlaci" mit »Vlicodraci" und Kollár »Zpiewanky" I., p. 419).

#### 5. Matoha - Bobak - Kasczej u. f. w.

Schon die eben genannten mythischen Bestalten, & B. die Mura, geben in das Bespensterartige über, und ihre tieferen mythischen Beziehungen verlieren sich ins Unbestimmte.

Der Glawe erschuf sich aber kraft seines subjektiven Standpunktes in spätern Zeiten auch förmliche Gespenster. Macha — Matoha (Motolica) und Bobo, Bobon, Bobak, böhmisch Bubak, im Ruffischen Buka, sind ein weibliches und männliches Gespenst, bas Erzwachsene und Kinder schreckt (Kollar »Zpiewanky» I., p. 419, 422). Diese Gestalten, benen sich Hunderte an die Seite setzen ließen, haben jedoch für eine filosofische Mythendarstellung wenig oder gar keinen Werth, besonders da es in den meisten Fällen unmöglich ist, sie auf ihre Urbedeutung zurückzuführen, oder dieselbe wenigstens anzudeuten. Bobo scheint mit dem lithauischen Bub bullis zusammen zu hängen, bessen man sich gleichfalls zum Kinderschrecken bediente. Er hieß auch Bublos (Marbutt I., p. 16, 17). Jungmann weiset im "Krok" (II., p. 348) auf den ägyptischen Bubast hin.

Unter die gespensterartigen Gestalten im spätern Mythus gehört auch Kasczej (Kosczej), was man durch Stelett (von kość, Bein) übersest. Sein Beiname, der Unsterbliche, Bezmertnoj deutet auf seine einstige hohe Bedeutung. Mone und Kayssarow sehen in ihm das Symbol des Winters oder vielmehr der Wintersonne, indem mehrere Sagen von ihm sich dahin deuten lassen (Tkany I., p. 158).

Diwé żeny (b. i. wilbe Weiber) nahmen sorglosen Müttern bie Kinder weg und unterschoben andere ("Krok" II., p. 351). Ueber berlei böse Wesen, z. B. Upior, Upiorzyca u. A., siehe X. T. Szczurowski: "Prawo kanoniczne" w Supraślu 1792.

b) Irdische Götter des Erdenlebens, und zwar des menschlichen Momentes desfelben.

Bahrend bas bloge Maturleben zwar regelmäßig, aber auch nothwendig fich entwickelt, und baher troß feiner Mannigfaltigkeit

und Bufalligkeit eine größtentheils vorausfebbare und baber berechentbare Einformigkeit zeiget: ift bas Moment bes eigentlich men ichlichen Lebens bas Gegentheil bes blogen Naturlebens. Denn es hat wenigstens die Unlage zur Freiheit und Vernunft, die burch innere Entwicklung die Birklichkeit anftreben. Es fteht zwar unter Befesen, und ift defihalb nicht regellos ober willkuhrlich, allein biefe Befete bleiben ihm nichts Fremdes oder muffen es wenigstens nicht bleiben. Weder die innern noch die außern, benn beibe kann ber Mensch als Bernunft- und Ginnenwefen faffen. Rach ben außern führt ber Denich fein Inneres in die Außenwelt, er bringt Beiftiges in die Natur, die ber Körper besselben wirb. Die mannigfaltigsten Arten biefes Lebens ergeben fich, je nach ben verschiedenen Stufen ber Entwicklung besfelben von bem Ginfachften, gang an bas Maturleben ftreifend, bis gu bem Entwickeltsten, bem Leben ber Runft , Biffenschaft und ber (geistigen) Religion. Eine bedeutende Bobe des geistigen Lebens ward ben Slawen in ber Zeitepoche, von welcher eben gehandelt wird, nicht ju Theil, allein was der Bohe abging, war durch die Gefühlstiefe ersest, 3. B. in dem Verhaltniß bes Pobratimstwo (wovon unten). Wie im Befühle bas Begenftanbliche und bas Ertennende ungetrennt folummern: fo fcblummerten in bem Leben ber alten Glawen und fcblummern noch jum Theil die Lebenselemente, des hauslichen und öffentlichen Zustandes u. bgl., und es ist schwer, das auf das Innigste Verbundene zu trennen — es gefondert darzustellen, wie es boch die Biffenschaft ber Natur bes Menfchen gemäß heischt - ohne bas, wenn noch fo einfache Bange, in eine ungufammenhangende Bielheit von Theilen zu zerwerfen.

### A. Die Gottheiten bes hauslichen lebens ber Glamen.

Das häusliche Leben ber alten Slawen mar ein mahrhaftes & amilienleben; benn nur die natürliche Unterordnung herrschte in bemselben. Es laffen sich in diesem Leben folgende Momente unterscheiden:

# a) Der Lebens = Unfang.

Der religiöse Sinn ber Slawen stellte alle wichtigern Ereigniffe unter ben Schut ber Gottheiten, und beshalb mar, wie in ber Natur, auch im häuslichen Leben ber Slawen Alles voll Götter.

Das Rathsel bes Lebensbeginnens löste sich ber Slawe durch den Glauben an eine allgemeine Lebensgottheit, die den Einzelnwesen mit freigebiger Sand das Dasein gab. Sie erscheint im slawischen Mythus gewissermaßen als Androgyn, indem sie bald männslich, bald weiblich vorgestellt wird (was unwillkührlich an die indische Mannweiblichkeit erinnert). Doch scheint, weil der Gedanke der Geburt bei einem Naturvolke so enge sich an den Gedanken der Lebensentstehung überhaupt anreihet, die Vorsestellung einer weiblich en Iebensverseihen den Gottheit vorgeherrscht zu haben.

Als mannliche Gottheit ist sie Zibog ober Sie bog, b. i. Lesbensgott, in weiblicher Gestalt Žiwa ober Siwa, das Lebensprinzip. Helmold sest (wie oben gesagt) Siwa als weibliche Göttin, besonders von den Slawen an der Elbe verehrt (Dea Poladorum), an die Seite der Gottheiten Proven, Radogast, welche Gottheiten des ersten Ranges sind.

Merfwürdig ist die Stelle, welche Grimm aus Prokosz (p. 113 ber »lat. Ausg.») über die Verehrung des Žiwý (er selbst spricht ebenfalls von einem slawischen Gotte Zywie, p. 391) ansührt: »Divinitati Zywie fanum exstructum erat in monte ab ejusdem nomine Zywiec dicto, ubi primis diedus mensis Maji innumerus populus pie conveniens precadatur ab ea, quae vitae autor habebatur, longam et prosperam valetudinem.»

Žiwa oder Siwaist, wie aus dem oben Mitgetheilten (S. 127) ersichtlichift, eins und dasselbe mit der Magna Mater oder Mammosa Doa,
und, wie das indische Lebensprinzip Maja, ebenfalls Schönheitsgöttin
oder Krasopani (durch welche sie in die Gottheit Zisa, Zizilia,
Dzidzilia, Dziewa, Dzewonia, Ziewonia u. s. f. übergeht).

Ihre Verehrung in ben ersten Tagen des Mai's, wie Prokosz sagt, ist der Sache nach erklärlich, weil in diesem Monate, befonders in den nördlichern Gegenden, die Natur aus dem allgemeinen Binterschlafe zum Leben erwacht. Allein die Verehrung in dieser Zeit mahnt unwillkührlich nach Indien, weil einerseits die slawische Žiwa dieselbe Bedeutung hat wie Maja — Bhawani im Indischen, anderseits letztere ebenfalls in den ersten Tagen des Mai's verehrt wurde.

So heißt es in ben "Wien. Jahrb. b. Lit." 1818, III. B., p. 158: "Der erste Mai ist durch die an demselben aufgepflanzten Maibaume, in welchen der Inder nur das Vorbild des Phallus sieht, überall ein sestlicher Tag. Derselbe ist in Indien der Bhawani (Venus Urania, Maja) als der zeugenden Göttin geweihet, und man errichtet ihr Stangen, mit Blumen und Bändern geziert." Kollar ("Slawa Bohyne" p. 171—176) weiset nach, wie das slawische Ausstellen der Maibäume in so vielen Punkten mit dem in Indien gebräuchlichen harmonirt. Bei den Slawen wurde es aber später, wie so manche alterthümliche und bedeutungsvolle Handlung, theils zur bloßen Ergöhung, theils zu abergläubischem Beginnen vorgenommen.

Die Lithauen haben einen ichonen Mythus von ber, ben Lebensfaben fpinnenden, Göttin Werpeja (S. oben).

2.

Wenn Žiwa das Leben gab, so war es Porenut, der dasselbe im Mutterleibe fcutte. Er ift der Gott der Leibesfrucht (und mohl ju scheiben von Porewit, wie es icon bei Saxo Grammaticus beift (L. XIV. p. 327): »Porewithi simulacrum in proxima aede colebatur — — Quo succiso Porenutii templum appetitur"). Der Schut Porenut's bezog fich auch auf die nähern und entferntern Mittel des Gedeihens der Leibesfrucht, daber er oft als rachender Gott ericheint (Saxo Gramm .: »Nec mirum, si illorum numinum potentiam formidabant, a quibus stupra sua saepenumero punita meminerant"). Dag Porenuz einst eine viel höhere Burbe hatte, nämlich wie oben angegeben, gleich bem indifchen Shiwa, ber eigentliche Feuer- und Lebensgott war, beweiset auch der Umstand, daß das alte beilige Zauberbuch der Glamen (Bgl. Veda?), beffen von mebreren Ochriftstellern Ermahnung geschieht, nach Furchau's "Arkona" (Berlin, 1828, p. 218) unter bem Ochuge Porenuc ftand (Kollar »Wýklad." p. 126).

3.

Der herangereifte Fötus kam endlich unter die Obsorge ber Zlota — Baba, die schüßend seiner Geburt und seinen ersten Lebensjahren vorstand. Im Bewußtsein der spätern Slawen ward diese uralte mythische Gestalt, die an die indische Maja hinaufreicht — ber

Mumutter und Gottergebarerin - ju einer gutigen, ber Beburt vorftebenden Gottheit. Noch heißt heut zu Tage die Bebamme im Glawiichen Baba. Ihre Verehrung ift uralt und weit verbreitet. Boxhorn berichtet nach Guagnini von ihr, wie folgt: »In Obdoriae regione est antiquis simum idolum ex lapide excisum, quod Moskowitis Solota Baba, i. e. aurea anus, dicitur. Est autem forma mulieris vetulae infantem in gremio tenentis et alterum juxta se infantem habentis, quem nepotem illius incolae perhibent" (Naruszewicz II., p. 139). Bandtkie (»Dzieje N. P." p. 118) spricht von ber Zototaja - Baba (ztota Baba), die auch in Giberien verehrt murbe (am Ufer des Fluffes Obi): Baba ift ein felbst in Indien bekanntes Wort, das einen Unmundigen (infans) bedeutet, ja Bhawa bebeutet fogar auch den Erzeugenden, Gebarenden (Kollar »81. Boh." p. 208, 278). Nach den »Wien. Jahrb. d. Lit." (1830, p. 13, 14. Ung. Bl.) wird man veranlagt, bas indifch = flawifche Baba mit bem perfischen Ebe = obstetrix (beutsch Seb = Umme) zu vergleichen, besonders, da es dort heißt: "Ebe ist auch das griechische Hebe, die eben fowohl ale Ares (Aresch), Pales (Palis), Som (Sam) und andere Personen der griechischen Mythologie ichon fruher im Parfischen ba gemefen." Der Name Baba muß ungemein verbreitet gemefen fein als Perfonenname nicht nur in rein flawifden, fondern auch in flawifd= beutschen Liebern. Go wird selbst ber Name ber Stadt Bamberg von Manchen ale Baba-Berg gebeutet, wie es g. B. in Vita S. Ott. (»Script. rer. Bamberg." ed. Ludew. I., p. 603) heißt: »Bamberga - primum vocata fuit Bamberg h. e. mons Babae a Baba Ottonis ducis Saxonis filia atque uxore Alberti comitis Bambergensis." Baba ift ber Name vieler ber bebeutenbften Berge in flawischen Landern, J. B. Babiagora im Tatragebirge (Ngl. Panigóra), Bebii montes in Dalmatien, Pod-Baba bei Prag, Baba Sichrowska, ber Gichrower Berg. Babiagora ift im flawischen Bewußtsein felbst noch heut zu Tage eine Urt Blocksberg, von Beren und Befpenftern besucht, ein Beweis, daß auf ihm einft der Rultus beidnischer Gottheiten gefeiert murde; benn in folde Befen murben in driftlichen Zeiten die Gotter umwandelt (Jungmann "Slown." I. p. 56, 57). (2gl. Safatjk »Ubf. der Glamen." p. 160, 161. -Kollár: »Wýklad ku Sl. Dc." p. 59.)

Auf die einstige Verbindung des Bada- und Žiwa-Kultus scheinen auch die Worte Długosz (I., p. 34) zu deuten: "Bada mons aktissimus, hordas multiseras germinans et oppido Žywiec imminens."

Die hohe Bedeutung Baba's im ursprünglichen sawischen Mythus beweiset auch dieß, daß Swatowit, den Helmold den Dous doorum der Slawen nennt, als Enkel Baba's angeführt wird. Than (»Myth.» II., p. 210) vergleicht Zlota Baba mit der egyptischen Göttermutter Isis und erzählt, »daß um ihr Standbild (am Flusse Obi) verschiedene musikalische Instrumente herum standen, mit welchen man von Zeit zu Zeit großen karm machte. Niemand durfte vor die Göttin kommen, ohne ihr etwas zu opfern. Und wer gar nichts hatte, riß wenigstens etwas Wolle oder Haare von seinen Kleidern, um es als Opfer darzubringen. Auch als Orakel galt diese heidnische Gottheit, und die Weissagung geschah von Priestern, die ihrem Dienste gewidmet waren.»

Die genannten Gottheiten Ziwa - Porenut - Baba, welche als Schungottheiten den brei erften Lebensepochen vorfteben, maren auch im urfprunglichen flawifchen Mythus beifammen, jedoch in umgekehrter Ordnung. Oben an ftand Baba, der indischen Maja gleich. Porenut ift ber mobithatige indische Shiwa, und Ži wa sein meibliches Element. Die Umformung im flawischen Mothus bestand baber feiner Subjektivitat gemäß barin, bag ber Makrokosmus aus bem Bewußtsein ber Glawen tam, und die benfelben erzeugenden und gebarenden Gottheiten bie Zeugungs- und Geburtsgottheiten bes Mikrokosmus wurden. Diefe Begriffe bes Makro- und Mikrokosmus finden fich schon in ben Vedas. "Gein (b. i. bes Urwesens) Mund wurde ein Priefter, aus seinem Urme wurde ein Krieger gemacht, sein Schenkel wurde ju einem Wirthichafter gebilbet, aus feinem guß entsprang ber Dienstmann. Der Mond murbe erzeugt aus feinem Bemuth, die Sonne aus feinem Muge, Luft und Athem gingen aus feinem Ohr hervor, das Feuer erhob fich aus feinem Munde. Der Mether wurde aus seinem Nabel hervorgebracht, bas Firmament aus seinem Saupte, die Erde von feinen Rugen, ber Raum aus feinem Ohr. Go bilbete er die Belten" (Rhobe II., p. 406).

Beil bei einem Naturvolke bie Che entweber gang ober boch vorjugsweise einen bloß finnlichen Zweck, den der Verjungung ber Ebegatten in ben Rinbern bat: fo ift es leicht erklärlich, warum Ziwa, Porenut und Baba auch als Schutgötter ber Che bei ben Slawen erscheinen. Go heißt es in einer merkwürdigen , auch Obengesagtes beftätigenden Stelle Ekhard's ("Monum. Jutreboc." 'p. 67): "Agnoscebant Slavi inter tot Deos tria idola scilicet Sivam, Porenutum et Zlotam Babam, quae ad conjugium rite feliciterque instituendum pariter atque cum fructu longe producendum summ e necessaria habebantur, quae indivulso, ut rei natura suadebat (et (könnte man hinzusegen) ut antiquitas consecrabat) venerationis et adorationis cultu a primis nuptiis prosequebantur barbari" — (p. 73): "Verum ha e c tria numina omnes Slavi agnoscebant, quae hominem constituere et ponere credebantur, nempe Siwa, Porenutius et Zlota Baba, priori quidem vitam seu vitae dationem, alteri formationem hominis in utero et tertiae partus curam tribuebant."

### b) Das Rinbheit- und Jugendalter.

Das Kindheit- und Jugendalter entwickelt fich im stillen Gefühlsleben, es folieft eine reiche Butunft in fich, ift jedoch in Sinficht der Begenwart arm, besonders bei einem fo schlichten felbbauenden Bolfe, wie die Slawen waren. Eine völlige Singebung ju ben mythischen Befen mag bas Bewußtfein bes flamifchen Rindheit- und Jugendlebens erfüllt haben. Die Kinder icheinen Theil genommen zu haben an dem religiöfen Kultus, wie Helmold fagt: "Conveniunt viri et mulieres cum parvulis mactantque Diis suis" etc. Go mogen die Kinder ber Glamen ichon in ihren erften Lebensjahren im Glauben an ihre Götter erzogen worden fein, boch mar aus ber Periode des Kindheitsalters das fiebente Sabr in religiofer Sinficht bas wichtigfte. Denn im fiebenten Lebensjahre wurde dem Rinde ber eigentliche Name gegeben, es ben Göttern geweihet und als Opfer die geschorenen Saare hingegeben. Go beift es 2. B. bei Hanke (»de Silesiorum Rebus ab anno 550-1170." Leips. 1705, p. 103): »Caecus natus (Miesco) permanebat septennio caecus, dum ritu Polonorum ethnico sacris initiare-

tur hoc est, dum ei coma detonderetur et nomen imponeretur. Solebant enim Pagani pueris ademtos capillos tamquam primitias consecrare suo Deo" (Stryjkowski »Kronika" p. 149). Die öftere Vergleichung der Sonnenstrahlen mit Haaren in den Mythen, die Gewohnheit ber Griechen, dem Sonnengott zu Dolfi die Saare zu opfern, wenn sie aus dem Kindheitsalter in das Jugendalter fcritten (μεταβαίνοντας έχ παίδων »Plut. in Theseo" c. III.), bas geschorne Saupt bes flamischen Sonnengottes Swatowit, und bie Gewohnheit mancher flawischen Bolkerschaften alterer und neuerer Beit, die Saare gefcoren ju tragen, lagt muthmagen, bag bas flawische Saaropfer nicht nur bei den Polen, sondern allgemein verbreitet und ben Licht- und Gonnengöttern bestimmt mar (G. Macieiowski's Abhanblung: »Postrzyżyny" in "Pamietniki" I., p. 220). Wiszniewski ("Hist. lit. polsk." I., p. 431) halt zwar bafur, daß die Postrzyżyny erft in driftlichen Zeiten entstanden, allein er führt felbft p. 429 eine Stelle aus Gallus an, in welcher es beißt: In ber Stabt Gnesen herrschte Popiel. Zu Zeit der Postrzyżyny seiner Göhne gab er nach heidnischer Sitte ein großes Gastmahl (na ich postrzyżyny wielką ucztę zwyczajem pogańskim). Die Postrzyżyny, ruffisch Zastryżyny genannt, wurden in Lithauen erft bei der Verlobung der Braut vorgenommen (Pakirptimas). Narbutt (I., p. 339) gibt diefelben ebenfalls für eine allgemein flamifche Gitte aus.

#### c) Das mannbare Alter.

Für das häusliche Leben eines Naturvolkes ift das mannbare Alter befonders durch die sich darin vollkommen ausbildenden Gegenfäße des männlichen und weiblichen Geschlechts wichtig, welche in der Familie als Bruder und Schwester, außer der Familie als Mann und Beib (Jüngling und Jungfrau) hervortreten, welche Lettere in sich wieder den Keim der Familie einschließen.

# 1. Das geschwifterliche Berhältniß in mythischer Beziehung.

In Sinficht bes geschwisterlichen Verhaltniffes findet sich im Mythus ber Glawen bie Sage von der Verwandlung einer Schwester in ben Gudud (ein Vogel, ber von der tiefsten mythischen Bedeu-

tung ist, da er auch als Awatar der höchsten Gottheit vorkommt) (Opinabantur, sagt Prokosz, supremum hunc universi moderatorem transsigurari in cuculum, ut ipsis annuntiaret vitae tempora).

Ein Madchen liebte (nach ber Sage) ihren Bruder auf eine un= gemeine Beife. Der Tob nahm ibn hinweg. Unausgefest weinte fie an seinem Grabe die bitterften Thranen. Dem Bruder murden jedoch bie Thranen unerträglich, indem er burch ihren Ochmerg an bie Erde gekettet mar und baburch Pein erlitt, er ftand aus bem Grabe auf und verwunschte seine Ochwester. Gie ward in einen Guduck verwanbelt, um unausgefest klagen ju konnen (Talvi »Bolkslieber ber Gerben" I., p. 274. — Ż. Pauli "Pieśni ludu ruskiego w Galicyi" I., p. 44). Es konnte fein, bag biefe Sage ins bochfte Alterthum binaufreicht, als noch ber flawische Mythus bem indischen mehr abnelte. Denn bem alten Glawen mußte gleich bem Inder ber Tod gleichsam das Ziel des Menschenlebens sein, indem dadurch die läftige Subjektivität gan; gebrochen wurde. Das Beweinen erschien baber als eine Art Störung ber Rube. Go beißt es in einem indischen Grabliebe, das Schloffer in feiner »universalbistorischen Uebersicht der Beschichte der alten Welt" (Frankf. a. M. 1826. L., p. 145) gibt: "Ein Thor ift, wer Dauer sucht im menschlichen Leibe, schwankend, wie der Platane Bezweig , vorübergebend , wie ber Ochaum ber Gee. - Ungern Fosten der Abgeschiedenen Seelen Thränen, welche den Verwandten entftrömt find, barum jammert nicht, vollbringt forgfam, was der Todten Gebühr ift."

Wie in serbischen, so nehmen auch in lithauischen Gefangen die Gestirne an Leiden und Freuden der Menschen Untheil, &. B. in folgendem Liebe:

"Weh mir! fein Kränzlein will ich mehr tragen!
Ber will mir helfen, ben Bruber beklagen?
Da hört' ich die Scnne tröftend fagen:
Ich will dir helfen den Bruder beklagen,
Reun Tage in Nebel gehüllt will ich weinen
Und auch den zehnten Tag noch nicht scheinen."
(Aus Rhesa's Sammlung im "Ansland" 1889, p. 1230.)

Die Sage vom Gudud, ben, wie Talvi (p. 275) fagt, teine

Serbin, die einen Bruder verloren, ohne Thränen hört, wie auch der Serbin heiligsten Schwur: bei meinem Bruder, oder: so wahr mein Bruder leben möge (Talvi, p. 28), deutet auf ein inniges Verhältniß zwischen Bruder und Schwester hin, welches dem häuslichen Leben einen eigenen Reiz gibt. Allein es sindet sich im Slawischen noch ein geschwisterliches Verhältniß der Freundschaft anderer, d. i. geistiger Art. Es kennen nämlich die Slawen, besonders die Serben, eine geistige Verbrüderung — die Verbrüderung in Gott, die die frembesten Menschen zur gegenseitigen Hilseleistung verpsichtet (Podratimstwo, Podratiti sos kim, Bahlbruder mit Jemanden werden. Wuk. Stos. »Srpski Rjočnik.» 1818, p. 568). So heißt es in einem serbischen Gebichte (Talvi I., p. 124):

alber unerhört blieb ihr Flehen. Als dieß sah die Reuvermählte, Daß ihr keiner half auf ihre Bitten, Flehte Rud sie an, des Baues Meister: Du in Gott mein Bruber, lieber Meister" 2c.

Talvi (p. 282) gibt nach Fortis eine ahnliche Sitte ber Morlachen an. "Die Morlachen," heißt es, "haben gleichsam einen Punkt der Religion aus der Freundschaft gemacht. — Ich war bei der Verbindung zweier Madchen gegenwartig, die fich in der Rirche zu Perusich ju Posestrime einweihten. Man fah, nachdem fie bas heilige Bundniß geschloffen hatten, die Freude aus ihren Augen glanzen: ein Beweis, welcher Bartheit ber Empfindungen diefe Menschen fabig find. — Die auf diese Urt verbundenen Freunde nennen fich Pobratimi, die Freundinnen Pobratime." Diese schöne beilige Bolksfitte bietet (fügt Talvi p. 280 mit Recht hinzu) einen merkwurdigen Erfat für die fehlende Kultur, indem fie dem Schwachen Schut, dem Berlaffenen Silfe gewährt. Ein herrlicher Nationalzug! - Kollar in bem Berte "Slawa Bohyne" (p. 185) weiset aus Paulinus (»System. Bram." p. 28), Majer (»Myth. Ler." I., p. 42), Wiefe ("Indien" II., 1. p. 432) die Sitte ber Verbrüderung als auch in Indien gebrauchlich nach.

2. Das eheliche Berhaltniß in mythifcher Beziehung.

Jebes Bolt, wenn es nur die nieberste Stufe der Rultur erreicht, bat eigenthümliche — religible — Gewohnheiten in Ungelegenheiten des ehelichen Verhältniffes. In großer Fülle und Bedeutenheit finden sich dieselben auch bei den alten Slawen, und zwar sowohl bei dem Cheverlöbniffe, als bei der Schließung der Ehe selbst.

Die She ber alten Slawen mag theils Mono-, theils Poly-gamie gewesen sein, wie bei allen Naturvölkern. Daß die Monogamie sich größtentheils bei den Geringern befand, ist natürlich, woraus aber noch nicht folgt, daß die Polygamie denselben untersagt war. War ja doch die Einführung der Monogamie unter den Slawen durch das Christenthum auch einer der Gründe, weßhalb man sich demselben entgegensetze, und voll Ingrimm spricht Zahoj (in der "Königinhof. Handschr.") die Worte: "Und da kommt der Fremdling — mit Gewalt ins Erbland — und was Sitte dort ist — dort im Fremdlings-lande — gilt, zu wahren folgsam — Kindern so wie Frauen. — Eine Eh'g en of sin — soll mit uns von Wesna — gehen bis zur Morana."

Die Polygamie bei den Glawen muß jedoch gewisse (vielleicht usuelle oder positive) Beschränkungen gehabt haben, da alle historiker bie Keuschheit ber Slawen ungemein hervorheben. Kollar in »Wyklad ku Slawy Dc." (p. 23) gibt Belegstellen bafur aus altern und neuern Schriftstellern. Und so fehr bei ben Glawen, wie bei allen Beiben, Die Menschenwurde bes weiblichen Geschlechts nicht als mit ber bes mannlichen gleich, erkannt worden fein mag, fo weifen boch viele Bebrauche, besonders bei ben Chefeierlichkeiten, eine gewiffe Unerkennung des Werthes des Weibes überhaupt und der Jungfrau insbesondere nach. Bor Muem ift bagu die bei vielen flamifchen Stammen übliche Sitte bes Maddenraubes zu gablen, welche freilich heut zu Tage zu einer leeren Ceremonie herabgesunken ift, früher aber eine tiefere Bebeutung haben mochte, ba fie die Unficht eines großen Werthes ber Braut und ihrer Schamhaftigkeit vorausfest, weil nur ber Kraftigfte und Tapferfte (bei einem Naturvolke fast ibentisch mit dem Besten, man vgl. z. B. nur virtus und vir, 'aρήτη und 'Aρης) das Mädden, und zwar mit Widerstrauben von ihrer Geite, erhiele.

Fortis fagt (bei Kollar "Slawa Bohyne" p. 189): "In altern

Beiten hatte man (b. i. die Braut und ihre Angehörigen) immer solche unvermuthete Angriffe zu befürchten, damals war die Gewohnheit, so viel aus den heroischen Liedern der Nation zu sehen ist, daß die verschiedenen Freier eines Mädchens durch Seldenthaten oder Beweise von Behendigkeit und Festigkeit des Verstandes den Vorzug zu verbienen suchten." Bon dieser Sitte spricht auch "Nestor" (Schlößer I., p. 217), Csaplovics (I., p. 172), Wila ("serb. Hochzeits - Lieder" Vorrede), Macieiowski ("Slaw. R. G." II., p. 190). Bei dem Legeteren heißt es: Bis jest kommen an der Elbe die Hochzeitsgäste bewassnet zur Hochzeit, und werben gleichsam die Braut für den künftigen Gatten. An andern Orten thun wenigstens die bewassneten Brautführer diese Dienste bei der Hochzeit u. s. w. Auch bei den alten Preußen war der Mädchenraub Sitte (Hartknoch p. 177).

#### Lada.

Im Berannahen zur fpsischen Reise entfernte sich ber Mensch immer mehr und mehr von ber Gottheit Zlota Baba. Doch wenn ihn diese verließ, so war es die Liebesgöttin Lada, die ihn in ihren reizenden Schut übernahm (Bgl. ładny, ładna, der, die Liebliche. "Wýklad ku Slawy Doeře" von Kollar p. 526). Eben so wahr als unübersesbar sind Kollar's Worte über das Etymon des Wortes Lada:

»Odkud gméno Lada wzala? Od sladkosti a wlady: Wládne wšim stwořenim wšecky radosti sladj.»

Lada reicht, wie besonders lithauische Mythen (Narbutt I., p. 40 u. a. a. D.) geradezu beweisen, in das höchste Alterthum, und steht als Lichtgottheit in dem Enklus der höchsten Götter. Sie ist ursprünglich identisch mit Siwa (Ziwa), und ist, wie diese, Krasopani, d. i. Göttin der Schönheit (Vonus), und Milina, d. i. Liebesgöttin (Wgl. damit die lithauische Liethua—Milda), mit welcher sie auch ganz verschmolz und verschmelzen mußte, weil ihre Bedeutung als Licht- und Sonnengottheiten: weibliche Symbole der Weltzeugung, Welterzeugung durch das Licht und die Wärme aus dem Feuchten (siehe oben); ursprünglich dieselben waren. Als aber der Slawe in den spätern Zeiten den Makrokosmus aus seinem Bewußtsein verlor und die Nügen auf den Mikrokosmus wendete, wurde ihm Krasopani

und Lada jur Ohungöttin des Liebesverhaltniffes. Go fest icon Wacerad's »Mater verborum» Lada ber Venus gleich ("Cas. česk. Mus." 1827, p. 73 et segg.). Man bemühte fich, diefelbe fo lieblich und reizend als möglich darzustellen. Go heißt es z. B. bei Stredowsky ("Sacr. Mor. hist." p. 53): Ipsum simulacrum nudum admirandi operis ad justam mulieris vel virginis formosissimae figuram conformatum stabat: oculi erant ludibundi melliti et illecebrarum plenissimi, corpus totum nive candidius capilli usque ad genua promissi: myrtea corona purpureis rosis distincta, caput velabat: labella, quae risus modice aperiebat, clausam rosam gerebant: ad ipsum cordis locum radius aut fax ardens visebatur: pone latus hiabat, eo usque, ut cor posses intueri. - Ipsa Dea curru aureo vehebatur, quam duo albi columbuli et duo cygni trahebant. Adstabant tres nudae virgines seu Gratiae (?) manibus innexis, eo positu, ut singulae singulis terga obverterent. Bon biefen brei Gestalten, fügt Papanek ("hist. Slav." p. 172) hingu, daß fie Milostky genannt murden (hae nuncupabantur Slawis Milostky). Es icheint, bag bie Beichreiber bes Götterbildes der Ochonheit basselbe selbst verschönerten, indem fo viel Runft und Mimit an bem Ginen Götterbilde mit ber Ginfachheit und Ochmudlofigkeit der Undern, welcher es oft nicht einmal gelang, das Onmbolifche genugsam anzuzeigen, zu fehr kontraftiret. Indeffen betrifft biefes nur die Form, der Inhalt tragt feineswege Opuren an fich, bag eine absichtliche Idealifirung vermuthet werden konnte. In Sinfict des Inhalts find jedoch besonders die tres nudae virgines rathselhaft, welche man Milostky, b. i. die Lieblichen, Reizenden (Grazien), genannt haben foll (Cranzius »Eccles. hist. Basileae" 1568, p. 4). Sie den romischen Grazien gleichzustellen, wie es Manche versuchten, scheint oberflächlich zu fein. Da Lada offenbar ein im fpatern Glawenthume herabgedrucktes indisches Mythenelement ift: fo ließen fich Diefe vier Gestalten vielleicht auf Maja (die indische Mumutter), Saraswati - Lakschmi und Parvati (den weiblichen Momenten Brama's, Wischnu's und Shiwa's) beuten, wovon die drei nur Musfluffe Maja's find, eben fo wie Brama, Wischnu und Shiwa im Grunde der Eine ober Parabrama find (Agl. bas oben, G. 94, barüber Befagte). Die drei runden Körper in ber Hand Lada's, welche S. 138 vermuthungsweise als die brei Bhawani-Ger gebeutet wurden, ließen sich als Aepfel nur durch die flawische Sitte erklären, zufolge welcher bas Ueberschiefen von Aepfeln bas Symbol ber Liebeserklärung und ihre Annahme das der Gegenliebe ist (Pauli »P. l. polsk." p. 4, 5).

Lada kommt im alten flawischen Mythus oft mit bem Beiworte »die Große ober Did ober Didy", alfo als Didy Lada (Šafařjk "Časop. česk. Mus." 1837. p. 50) vor, mas an Maha — Mai = Magna Mater erinnert. Go fagt Narbutt (I., p. 40): "In Lithauen waren bie Tage vom 25. Mai bis 25. Juni ber Lada heilig. — Jungfrauen fangen Lieder, worin öfters bie Worte wiederholt wurden: Lado didie musu dewe, d. i. Lado unsere große Göttin." Auch Stryjkowski fest Dzidzis Lado gleich Wielki Bog, b. i. große Gottheit, und führt bas eben von Narbutt Gefagte an: Lado Didis musu Dewie (p. 157). Da Lada besondere in ihrem Berhaltniffe gur Zlota Baba die große Mondgöttin ift, Didie im Lithauischen die Große und Menes ben Mond bedeutet, fo scheint ber Beiname ber Magna Mater (Kybele), namlich Dindymene in ber griechischen Mythologie bamit in einiger Beziehung zu fteben. Die lithauische Zlota Baba, b. i. Laima, heißt auch Menule. Der Ausbruck Mene scheinet fatt Lada auch in ferbischen Gedichten öftere vorzukommen (Talvi I., 272. II., 316). Die Musbrucke : Didi - Lada mogen fo mit einander verfchmolzen fein, baß fie allmälig zu Didilia ober Dzidzilia und Zizilia wurde (Ngl. Dzidzilia als Berlängerung von Ziza (Cisa), wovon oben). Unter biefem Ausbrucke kommt Lada k. B. bei Stryjkowski (»Kronika Polska" 1582, p. 146) vor, wo es heißt: Venus, die Liebesgöttin, nannten fie Zizilia, welche fie um Fruchtbarkeit anflehten, und von ihr verschiedene körperliche Vergnügungen forberten (i wszelkich rozkoszy cielesnych od niej żądali). Středowsky fest Krasopani ebenfalls gleich Zizilia (p. 52). Jungmann vergleicht bas flawische Did, Dida mit dem indischen Dhidi, d. i. Licht, Schönheit ("Krok" II., p. 351), u. Wacerad fest Ladni gleich nitens, serenum.

Sanzentsprechend der indischen Mannweiblichkeit kommt Lada auch öfters in mannlicher Form als Ladon, Ljadon vor (wiewohl dieß auch nur ein Irrthum der Chronikenschreiber sein kann. Bandtkie p. 111). So heißt es im "Krok" (II., p. 499) aus Karamzin: "Der Gott des Vergnügens, der Liebe, der Eintracht und jeder Glückseit hieß in

Rußland Lado, ihm murbe beim Eintritt in den Ehestand geopfert. Sein Name, welcher sich noch jest in alten Liedern vorsindet, wurde durch Gesänge verherrlicht. Bei den Lithauen und Samogiten war ihm die Zeit vom 25. Mai bis 25. Juni heilig. Sie wurde von Vä=tern und Ehemännern, von Müttern und Töchtern geseiert. Man faste einander bei der Hand, jauchzte und ries: "Lado, Didis Lado!" Solche Sitten sind auch bis jest im Russischen gebräuchlich, denn Mädchen psiegen sich dann zu versammeln und in Chören Lada Didi Lada zu stagen." Dasselbe bestätigt Stryjkowski in s. "Ehronis," wenn er sagt (p. 147): "Bom ersten Sonntag nach Oftern bis zu Johann dem Täuser kommen Jungfrauen und Frauen zusammen, um zu tanzen. Sie nehmen einander bei den Händen und rusen: Lado, Lado, meine Lado."

Diefer Zeitraum faut mit jenem bes großen flawischen Licht- und Keuerfestes Kupalo zusammen, mas auch Stryjkowski ausbrücklich bestätigt, wenn er fpricht: »Diese Busammenkunft nannten fie Kupala, besonders am 25. Mai und 25. Juni." In Polen hieß dieß Fest Sobotka, in Lithauen Rassa ober Rosa, in Preußen Kekyris, am Boldow Kokkurj. Die größte Feierlichkeit murde am Vorabend bes 24. Juni (b. i. am Tage Johann bes Täufers) vorgenommen, ober fiel eigentlich mit diefem Feste zusammen. Daber hatte es auch auf bas Baffer Bezug (vgl. ben Namen Rassa ober Rosa), inbem man Blumen, Kranze und ganze Figuren in das Waffer warf (Narbutt I., p. 306). Es ift diese Bereinigung bes Sonnen- und Wafferfestes noch ein Rest des slawischen kosmogonischen Mothus (f. oben) (Kollar »Zpiewanky" p. 397). Damit hangt ebenfalls die bei diefen Festen gebrauchliche Aufstellung von Mai- und Sahn-Baumen auf das innigste zufammen, da diefe Onmbole ber Fruchtbarkeit find (Kollar »Sl. Boh." p. 172-177). Enge baran ichlieft fich auch bie Bewohnheit in Rußland, ju Ehren der Gottheit Tur (bem Symbol der Fruchtbarkeit) grunende Zweige in die Fluffe ju werfen ("Ubler." Wien 1839, p. 9. N. 2). Eine nabere Bestimmung wird ber Bottin Lada gu Theil durch die mythischen Gestalten:

### Lel, Polel (Did).

Nach Popow, Kayssarow und Andern hat Lada brei Göhne: Lol, entsprechend bem griechischen Eros, Did, Anteros, und

Polel, Hymen. Diese drei mythischen Gestalten stehen so bei einander und im Verhältniß zu Lada, daß sie die Momente des personisierten Liebesverhältnisses oder Lada; als Liebe oder Lel, Gegensiebe oder Did, und Vereinigung oder Po-lel oder Ehe zu sein scheinen.

Mue diefe Musbrucke kommen in noch heut zu Tage gefungenen Liedern vor, ein Beweis des ehemaligen hohen Standpunktes dieser mythifchen Geftalten und ihrer allgemeinen Berbreitung, weil fich fein flawischer Stamm finden wird, in beffen Befangen fich nicht Refte biefer Ausbrucke erhalten hatten (»Piesni ludu ruskiego w Galicyi :" Ž. Pauli p. 16. "Zpiewánky" od Kollára p. 397 et segg. Zaľvi's "Bolfelieder d. Gerb." I., p. 272. - "Ruskoje Wesile" opisanoje czerez J. Lozińskogo w Przemyszły 1838. »Now. rossija. izbran. piesen " Moskau 1818, u. f. w.). Die Ausrufungen ober Unrufungen biefer Gottheiten in ben flawischen Befangen und Gprichwörtern find jedoch von ber Beschaffenheit, daß fie fich in brei Urten theilen. In ber Ginen werden diefe mythischen Befen getrennt von einander angerufen, 3. B. Lada wolka Lada u. f. w. Heja Lele! Lele! srdce se ma smege u. f. w. In ben beiben andern Arten kommen immer zwei zu zwei vor. Zusammen angerufen werden gewöhnlich Lel und Polel (j. B. in ber gebrauchlichen Form Lelum - Polelum auch Lerum - Polerum, und Did und Lada (Stryjkowski »Kron. polsk." p. 146, 147. — Kollár »Zpiewanky" p. 400). Die lettern fommen aber entweder in ber form: Didi (und) Lada ober Didi Lada ober didi Lada vor. Beil nun Did ober Did; (Didy) gleichsam als verwandt mit bem fanskritischen Dhidi (Licht, Schonheit) und bem lithauischen Diddis (groß, erhaben) (Jungmann "Slown." I., p. 365) auch als Beiwort bes Musbruckes Lada (f. oben) angefehen werden kann, woher auch, wie oben, S. 347, gefagt, burd Rontraktion ber Name Lada's, namlich Didilia, Dzidzilia, Zizilia (j. B. bei Kayssarow) entstanden sein kann: fo tritt gleichsam von felbst die Vermuthung auf, nur Lel und Polel seien Söhne, b. h. Meußerungen oder Momente Lada's oder bes Liebesverhältniffes, und Did als selbstständige Gottheit nur eine Fiktion ber Mythologen, welche aus einer Akcidenz eine Substanz machten. Wenn nun auch die Vermuthung Kollar's, Didilia fei das Kom=

Königin genannt wird und fpater zur Liebesgöttin marb - gehalten wurde, so beweiset boch dieß alles nicht, daß Did (als Unteros und Sobn Lada's) identisch mit Dunda fei. Denn bei bemfelben Spiel wird bei ben Ruffen Oj Did i Lado, b. i. oj Didilado (machtige Lado) gerufen, also Lada gerabezu ftatt - Dunda gefett. Da nun Dunda burch bas ferbische Doda und bela Duda, b. i. weiße Duda, in bas mazurische Dada (Kollar »Wyklad." p. 381) übergebt, so icheint es mahricheinlich, bages bei diefem an ben Reften Lada's und ihr zu Ehren gesungenen Lied ursprünglich statt Hoja Dunda moja Dada ober moja Lada, b. i. meine Lada, geheißen habe, wie es noch heut ju Tage in Lithauen heißt. Ja Kollar fagt felbst, daß berlei Lieber stets auf ähnliche Beise endigen, nämlich mit dem Versprechen ber Muslieferung eines Maddens (mahrscheinlich jum Dienste Lada's bestimmt, die in ihrer Identitat mit Krasopani (Venus, Urania, Vesta) von Jungfrauen bedient wurde) (f. oben), und gibt als Beleg batu einen Gefang aus Zaleski's "Liedersammlung" (Lemberg 1833 p. 53) mit ahnlichem Inhalt, aber mit bem Refrain: Oj Did Lado ("Zpiewanky" p. 400). Go lauten j. B. die letten Berfe biefes Gedichtes:

- 1. Chor: Ta czymże wam wykupyt', wykupyt',
  - Oj Did Lada wykupyt', wykupyt'.
- 2. Char: A my damo diwyciu, diwyciu
  - Oj Did Lada, diwyciu, diwyciu.
- 1. Chor: Oj toto nam nadobno, nadobno,
  - Oj Did Lada, nadobno, nadobno.

Der serbische Ausbruck Dodolo mag vielleicht auch ein Rest von Dodo Leda ober Didi Lada und in einer Zeit entstanden sein, als das Volk an die Bedeutung Lada's ganz vergaß. Dieß wird auch dadurch bestätigt, daß in Galizien bei diesem Spiel oft nur Hej nam hej als bloßer bedeutungsloser Ausruf vorkommt (Pauli p. 59), und die Ausdrücke: Doda, Donda, Dunda, Dida u. s. w. nur in spätern slawischen Gesängen erscheinen, während der lithauischen Mythus und die lithauischen Gesänge, ja sogaralte slawische Chroniken, die immer nur "Lada" oder "Didi Lada" haben, von denselben nichts wissen. Sind diese Prämissen gegründet, und die daraus gezogenen Resultate richtig gefolgert, so stellt sich das Endergebniß heraus, daß Did zwischen Lel und Polel nur burch spätere Mp

thologen hineingebracht, und, um das griechische Mythenelement Kros und Hymen im slawischen Mythus wieder zu finden und zu ergänzen, zum Antoros wurde, wogegen schon Dodrowsky ("Slawin." p. 405) ein Bedenken trug. Keine ursprüngliche Quelle nennt nämslich Did oder Didko als kleinen Liebesgott, wie einige Mythologen wähnen, wohl aber heißt Ditko ein liebes kleines Kind, und in den slawischen Gesängen kommt Did nie bei oder zwischen Lel und Polel vor, obschon Lelum polelum — Leli poleli, Lerum polerum, Lele Lelecko und Did i Lado — Didi Lado ungemein oft vorkommen.

Aber auch Lol und Polel find weder in Bezug auf einander, noch im Berhaltniß zur Lada bestimmte ober fire Bestalten im flamifchen Mythus, trop ihres baufigen Vorkommens in Gefangen; benn fie werden in diesen jest nur als inhaltsleere Ausrufungen gebraucht. Nach ber gewöhnlichen Unsicht sind sie allerdings die Symbole der Liebe und Gegenliebe, oder Eros und Hymon (gleichsam Po - Lola oder Nach - Liebe), allein nicht minder ift die Unficht verbreitet, daß fie im Glawischen bas find, was im Romischen Castor und Pollux, melder Unficht gemäß Lado ober Ladona, bann auch bem Ginne nach ibentisch mit Loda ober Latona ift. Go sagt g. B. Stryjkowski ("Kronika polska" p. 146): "Bon ben romifchen Gottheiten verehrten fie Castor und Pollux, ben fie Lelus und Polelus nannten, welche Namen man auch noch beutigen Tages bei den Maguren und Polen öffentlich (jawnie) boren tann, benn bei Belagen rufen fie, wenn fie getrunten haben: Lelum po Lelum. Gie verehren auch bie Mutter bes Lel und Polel »Leda" (bei Stryjkowski ift bieselbe eine von Zizilia getrennte mythische Geftalt) (p. 147). "Sie rufen Lado, Lado und meine Lado ("Lado i Lado moja" vgl. mit "moja Dunda moja"), indem fie bieß jum Undenfen Lela's ober Ladona's fingen, ber Mutter bes Kaftor und Pollur, obicon bas gemeine Volk nicht weiß, woher dieß den Ursprung hat." Auch Mafc in feinen "Alterthumern ber Obotriten" (p. 108) findet in zwei auf Ginem Postamente stehenden Statuen obne Namen Castor und Pollux ober ben flamifchen Lelo Polelo, eigentlich »Lelus Poletus" fig. 20, §. 191, wobei Undere an Belboh und Cernoboh bachten. In diefer Sinficht ift befonders die Stelle von Tacitus (»Germ." 43) merkwürdig, welche

fo lautet: »Apud Naharvalos (ein Rame, ber febr flawifch klingt) antiquae religionis lucus ostenditur. Praesidet sacerdos muli ebri ornatu, sed deos interpretatione romana Castorem Pollucemque memorant, ea vis numini, nomen Alcis; nulla simulacra, nullum peregrinae superstitionis vestigium, ut fratres tamen, ut juvenes venerantur." Nach Vollmer ("Myth. aller Mationen." Stuttg. 1836, p. 877) ift Alcis, Alces, Altschis nur die von den Chronisten verwandelten Holzy, Holtschy, Gögen der Wenden und Glamen in ber Geftalt zweier Bruder dargestellt. Es icheint besonders das Riefengebirge ber Gig ihrer Berehrung gewesen zu sein, ber Priefter, ber fie bediente, wohnte in einem beiligen Saine, der auch zugleich bie Wohnung der Götter felbft mar. Mach Sarnicki ("Ann. Polon." Leipz. 1712, p. 1045 - bei Dlugosz »hist. polsk." II. t.) find biefe Naharvalen "Silesii " Daß es flawifche Gottheiten gewesen fein mogen, beweiset negativ ihr anderweitiges Nichtvorkommen in der deutschen Mythologie (Grimm »d. Myth." p. 39, 204), und affirmativ ber ausbrudliche Beifag bei Tacitus: "interpretatione romana," d. i. nach romischer Deutung, und nullum peregrinae superstitionis vestigium," fo wie Folgendes: Holec oder im plurali Holcy (Holci) bedeutet im Glawischen, besonders im Gerbischen, sowohl "Anaben, Janglinge" überhaupt, als auch "bie iconen lieblichen Rnaben," fo wie im Glawischen im Allgemeinen bamit bie Bebeutung bes Glatten, Macten, Lieben verbunden ift (Jungmann "Slownjk." I., p. 716). Diefes möchte fich gang mit ben Worten bes Tacitus »ut fratres tamen, at juvenes venerantur," so wie mit ihren Abbildungen einen, indem fie als zwei nacte, liebliche Anaben, die getrennt fteben oder einander umarmen (Vollmer Taf. 29. fig. 12. Taf. 46. fig. 3), abgebildet werden. Aber felbst ber Name Alcis, Algys ift bem flawifchen Mythus nicht fremb, indem der erftere der Rame eines lithauischen Heros ist, ber gang bem Herkules gleicht, ber lettere aber von Lasicki als ein Bote ber hochften Götter bei den Samogitern und nach Tkany auch bei den Polen angeführt wird (Algis angelus est summorum Deorum) (Narbutt I., p. 162. Naruszewicz IL). Die Dioskuren Kaftor und Pollux find ebenfalls als Selben bekannt, und die Geftirne erscheinen im flawischen, befonders im lithauischen Mythus

oft als Boten ber Sonne und bes Monbes - ber höchften Licht- gotter.

Läßt man diefes, fo wie die Folgerung, daß die Geroen ursprunglich Licht- und Gonnengötter, und ihre Thaten die Wirkungen bes Lichts und der Sanne find, vorläufig bei Seite liegen, und wirft bas Muge auf die Stellung, die Lol im lithauischen Mythus hat, in einem Mythus, der, wie der ftandinavische in den Resten des germanischen die einstige Bange und Ginheit erblicken läßt, ben flawischen in fo mander Begiehung ergangt und erlautert: fo wird baburch auf bie urfprungliche Bedeutung von Lel und Polel ein gang eigenthumliches Licht geworfen. Dun heißt es bei Marbutt (I., p. 20): » Mach ber gemeinen Unficht ber Lithauer ift bie Sonne nicht allein die Quelle bes Lichts, Feuers und Lebens, sondern auch der Erleichterung jeglichen llebele. - Die gesammte Zaubermedicin ber Lithauen (gustarna medycyna) stand unter dem Ohube ber Sonne, welche in biefer hinficht unter bem Ramen Lelus angerufen wurbe. Nach dem Genius ber lithauischen Oprache bedeutet ber Unsbruck Lelus (lettifc Leels) ben » Sellen, Borzüglichen" (jasny, excellens), wenn er als Beiwort eines Personennamens vorkommt, jedoch »ben Grofien" Magnus, falls von einer Sache die Rede ift (Stender's "Lett. Lexikon"). Aus einem Gefange habe ich entnommen, daß die Merzte und Argneien unter bem Schute bes Lelus ftanben. - Mus ben Forschungen über die lithauische Mythologie läßt fich folgern, daß Lelus und Lela Zwillinge, Bruder und Ochmefter, Rinder einer Göttin, beren Rame mahricheinlich Lada ift, waren, welche ber griechischen Latona und ihre Kinder eben fo bem Apollo und der Diana, wie dem Lel und Polel ber Glawen entsprechen. Muf die Zwillinge Leda's, Castor und Pollux, hat aber diese Mythe keinen Bezug. Diese irrige Meinung veranlagte ber Chronikenschreiber Bielski, dem bei ber Mutter bes Lel und Polel, ber Lada, die Loda einfiel. Auf abnliche Beife geschah es, daß man Leda der Venus oder Isis, und ihre Kinder dem Kupido und Hymen gleichsette. Daraus ift es erklärlich, warum Lelus und Lela, oder die flawischen Lelum - Pololum, die ben gemeinschaftlichen Ramen Leliwa führen, gleich Latoides gefest murden. Auf alten lithauischen Siegeln finden sich Leliwa bargestellt, worauf

ein sechsstrahliger Stern ober einem Salbmond, deffen Sorner in die Bobe gerichtet find, sich befindet." —

Schon aus biefen Worten Narbutt's ift erfichtlich, wie Lada. Lel und Polel tief im alten flawischen Mythus gegründet feien und an die wichtigsten Mythenelemente fich reihen. Aber die hohe Bebeutung berfelben tritt noch mehr hervor, wenn man mit Narbutt (p. 45, 46) bemerkt, daß die indifc = lithauifche Maja - Laima (f. oben) gleich Lada, Die Ochungöttin ber Liebe und Che, fo wie bas Onmbol bes Mondes ist, als welches sie auch Mena (d. i. Luna) und Lela (b. i. die Leuchtende) bieß, welche Ramen auch vereinigt vorkommen, als Lellia Menelia (p. 47). In ferbifchen Liebern kommen auch die Ausbrücke Lado, Lele, Lelemene vor (Talvi I., p. 272. 11., p. 316). Agl. Monsis, μην μήνη. Bas bei ben Lithauen Lajma, war bei ben Glawen ursprunglich Baba, welche als Zlota Baba felbit noch im fpateften Mythus Geburtsgottin mar, und aus ihrer Obforge bie Menschen ber Obsorge ber Lada übergab, welches schon allein beweiset, baf Baba und Lada nur verschiedene Momente Giner un'b berfelben mythischen Geftalt find, wie es auch die Beinamen Lada's »Złota - Lada, Złota - Pani" und ihre ausbruckliche 3bentifici= rung mit Zolota - Baba nach Marbutt (p. 40) genugsam fund thun. Den einstigen Zusammenbang Baba's mit bem Firmamente ober überhaupt mit dem Gig ber oberirdifchen Gotter beweiset nebft allen dem von ihr fcon Ungeführten auch dieß, daß felbst noch heut ju Tage im Clawifden, Bolten, welche Bergen gleich gegen ben Simmel fich ju thurmen icheinen, Baby genannt werden (Jungmann "Slown." I., p. 56), ju geschweigen, bag bie vielen nach ihr benannten Berge im Slawischen auf ihre mit Piorun gemeinsame Bergesverehrung binweisen.

Lada verschwimmt im lithauischen Mythus oft mit Liethua-Milda, wie im Glawischen mit Krasopani. Dieser lithauischen Milda gibt ber Mythus einen Sohn, Kaunis oder Pizio genannnt, den Narbutt (p. 91) als einen kleinen Liebesgott schildert. Aus einem Gesange ergibt sich jedoch seine ursprüngliche Bedeutung. Es heißt darin: Von Weitem her flog Kaunis — von dort, wo ewiger Sommer herrscht — dort, sagte mir der Kleine, — sei mein geliebter Krieger; — auf einem Schimmel wird er kommen — mit reicher Beute großer Schafte u. s. w. Die Verbindung des Liebesgottes mit einem Lande, wo ewiger Sommer herrscht, liegt tief in der ursprünglichen Bedeutung der Liebe als kosmogonischem Elemente. Dem Kauuis steht Lubloniczy (auch Ludicz, Ludczyk) eben so entzgegen, wie dem slawischen Lol in der Bedeutung Amor Polol als Hymnen (p. 108).

Run kommen aber im flawischen Mythus auch Lel und Polel baburch in direkten Zusammenhang mit Baba, daß sie als die Urheber des sogenannten fliegenden Sommers, welcher bei allen flawischen Ra= tionen der alte Beiber-Gommer, j. B. bohm. Babské Leto ober Babj Loto genannt wird, indem Baba mahricheinlich als Beiname ber mythischen Urmutter Baba auch die "Uralte, Alte, das alte Beib" bedeutet. Lel und Polol, die nach einer frakauischen Sage zwei göttliche Befen des Beidenthums find, jagen fich nämlich (Inton p. 71. "Hall. allgem. Lit. Zeit." 1807. p. 807. Grimm "D. M." p. 454) auf dem Relde berum und bringen ben Sommer, ber von ihnen ber fliegende Sommer genannt wird. — Der fliegende Sommer icheint auch bei außerstamischen Boltern eine mythische Bedeutung zu haben, ba er im Englischen Godsamer, b. i. Gottesschlepp, im Ochwebischen Dvaergenaet, b. i. Zwergenes, heißt. Lel und Polel, die nicht nur ihrem laute nach dem Namen des Sommers und Nachsommers im Slamifchen Leto - Po - Leto (Poletj) außerft abnlich find, fondern auch geradezu öftere ale Letus Polotus vorkommen, find nach biefer Sage Urheber des Sommers, alfo Licht= Botth eiten, und ftehen im Berhaltniß ber Kindschaft ju Lada - Baba, d. i. der höchften weiblichen Gottheit im ursprünglichen flawischen Mothus. Da nun biefe Die Personifikation der allgemeinen Barme und des Lichts (als ber welterzeugenden Prinzipe) ift, so mag ihre hauptaußerung (Gohn) Lel (Lelus) (in feiner Ibentitat mit ber Sonne) gewesen fein, bem Lola als Schwefter in ber Bebeutung Mond zur Seite ftand (Bgl. Foebus, Foebe), wovon jedoch im fpatern flawischen Mythus fich feine Opuren erhalten haben. Birb aber Lada (als Firmament ober oberfte Lichtgottheit, jedoch als weiblich es Moment) und Lol (Gonne), Lela (Mond) als ihre Meußerungen (Kinder) genommen ; fo icheint es, bag felbft im urfprunglichen Mothus bas mannliche Moment ber oberften Lichtgottheit gefehlt habe. Allein einige, gwar etwas lucken-

bafte Refte werfen in bie Nacht diefes Mythenchaos einiges Licht. Es gibt nämlich Pauli ("P. l. pol." p. 17) bie unschätbare Rachricht, bag nach einem alten Werke ("Aq. Pol. B." a, St. Sczyg. Rr. 1663. p. 120) über die Grundung des Klofters am Lysiagora (»O założeniu klasztora na Lysej gorze"), welches in den Gandomirer Bedentbuchern ("Pamietniki Sandom.") im 2. Theil abgebruckt ift, auf biefem Berge ein heibnifcher Tempel ftand, ber dreien Bogen geweiht mar, namlich: "ber Lada, bem Boda und bem Leli" (poświęcona trzem bałwanom, zwanym ; Lada, Boda, Leli). Konnte man in biefem Boda ben Gonnengott Buddha wiederfinden, ber befonders als Wit im Glawifchen, wie als Mithras im parfifchen Mythus ber fpatern Beit erscheint, fo ftanbe bann Lada, Wit, Leli fo neben einander, bag Wit und Lada bas mannlich - weibliche Firmament und Leli bie Conne auf bemfelben bedeutete. Daß ber Wit-Mnthus mit bem Lada - Mnthus zusammenhängt, ergibt sich schon baraus, bag Wit oft als Enkel Baba's erscheint, Baba aber mit Lada enge verbunden ift (Bgl. Zlota Baba, Zlota Lada). Da nun im Glowafischen (Kollar »Zpiewanky" p. 4) die in driftlichen Zeiten entstandenen Rebensarten : Na swateho Wida, co nebude nikda (b. i. am Tage bes heiligen Wid, ber niemals fommt), und: Na swatého Dindy, co nebude nikdy (b.i. am Tage bes beiligen Dindy, ber niemals fommt), gleichbebeutenb find : fo erfcheint Dind (Did) als bas forrumpirte Wid, und in ber That meint auch Pauli, daß die Gottheit Boda vielleicht Doda ober Did fei. Möchte fich bas Gesagte als gegrundet nachweisen, fo murbe der allbekannte flawische Ausdruck Did i Lado eigentlich beißen können: Wit und Lada, und ber flawische Mars (Wit) batte bie Venus (Lada) jur Gattin, die ihm den Eros (Lel) gebart. Lela mare bann auch Diana, die Zwillingsichwefter Apollo's (Lel's), [welche ihren Urfprung im Zeus (Wit) und Leto ober Latona (Lada) finden], und gleich Diana, die Mondgöttin (Agl. Maja - Bhawani, Hera ober Juno, Zlota Baba als Mondgöttinnen). Wie Apollo und Diana von ben romifchen Brauten, fo murben Lel und Lela, b. i. Sonne und Mond, von den lithauischen Bräuten am Vorabende der Vermählung feierlich angerufen (Marbutt I., p. 838), und was Kamiński im "Haliczanin" (Lemberg 1830. I., p. 78) von Lelum po Lelum sagt, nämlich, baß fie das allgemein flawische Symbol der Naturthätigkeit überhaupt feien,

gist eigentlich von Lel und Lela ("Lellum po Lellum słowiański symbol działania natury. Bliźniaki: Ja i nie Ja wezłem przyrodzonym opasane. Symbol plci, która doskonałość stanowi, bo tylko on i ona razem doskanały człowiek"). Denn Sonne und Mond, oder weibliches und männliches Lichtmoment sind die Götter der allgemeinen Zeugungskraft und Fruchtbarkeit der Erde.

Dem Lel (Lelus, vgl. Bel, Belus, Belenus) steht bann Po-Lel so gegenüber, wie die sommerliche Sonne der winterlichen [wie Leto (Sommer) und Poloto (Nachsommer)], daher ihr Herumjagen, ihr Kampf mit einander zur Zeit des fliegenden Sommers, d. i. zur Herbstzeit, der Gränze zwischen Sommer und Winter. Ist Polel die winterliche Sonne, so deuten ihn manche, z. B. Hachenberg, nicht uneben als Černodoh und Lel als Belboh.

Beil jedoch Brama = Piorun = Wit und Bhawani = Baba = Lada fpater felbft aus bem unbeftimmten Licht- und Barmepringip ju bem bestimmten, namlich ju Symbolen ber Gonne und bes Monbes wurden, fo mußten ihre Meußerungen (ihre Kinder) eine andere Bedeutung erhalten. Go verschwamm Lela, ursprünglich ber Mond (luna) mit ber Monbgottin Baba-Lada (wie es fich in ber That noch im lithauischen Mythus an Laima - Lela als mahr erweiset). Mun find bem flawischen Mythus zufolge bie Bestirne Rinder ber Sonne und bes Mondes (wobei jedoch der Mond die Stelle bes Baters, die Sonne die Stelle der Mutter vertritt), und zwar besonders bie fie ftets begleitenben, b. i. ber Morgen ftern und Abendft ern. Bielleicht bieß in dieser Mythenperiode Sonne und Mond Ladon (Ljadon) und Lada, wie bas Auftreten bes Ladon und Lada als Beroen, Gieges- und Kriegsgötter vermuthen läßt (Qgl. Foebus, Foeba). [Sa es wird im flawischen Mythus auch von einer Sottheit Led ober Ledo gesprochen, welche als Rriegsgottheit ber Gegner bes Friedensgottes Kolada fein foll ("Krok" II., p. 360).] Daber Lada die Mutter von Lel und Polel in ber Bedeutung Gestirn, besonders Morgen- und Abendstern. Dieß erklart die lithauischen Abbildungen ber Leliwa mit dem sechsstrahligen Sterne ober bem Monde, welche Leliwa auch in polnischen Bappen vorkommen. Go fteht bei Linde ("Slown." I., p. 1250): "Leliwa-Bappen: Salbmond mit in die Sohe gerichteten Sornern. In der

Mitte ein Stern. Auf bem Wappenhelm ein Pfauenschweif und auf ihm (bem Firmament?) ber Mond mit bem Sterne."

Lada verschwimmt im flawischen Mythus oft so mit Let, wie Vonus mit Lucifer, mas vielleicht ein Beweis ift, daß einst im flawischen Mythus Lada und Lel wie Sonne und Mond ju einander fich verhielten, indem Lela in Lada aufging. Es mag fein, bag auch Kolada auf irgend eine Beise mit Lada und Lel zusammenhangt, ba boch bas Kolada - Fest bas Fest ber neugebornen Sonne ift, und in-polnischen Liedern bei biesem Feste die Ausrufungen Hej Leluja immer wiederkehren (Pauli »P." p. 3). Vielleicht entdeckt das scharfe Muge eines flawischen Mothologen einft mit Gewißheit neben ben zwei flamifchen Götterbreiheiten Piorun - Radegast -- Siwa und Jarowit - Wit - Porewit, die britte Kolada - Lada und Polada, ober boch ben Dualismus Lada - Kolada nach ber Unalogie bes Lel - Polel. Kolada konnte bann die winterliche Sonne fein, die an Rraft zu machsen beginnt, neugeboren wird (Agl. oben bas Koleda-Reft ju Ende Dezembers). Much Mithras tommt in mannlicher und weiblicher Form "Mithra" vor (S. Creuger "Somb."). Reben Koleda fteht bann Lada (Leda nach ber Analogie Kolada, Koleda) und vielleicht Polada (Poleda). Go wie Kolada die Binterfonne, fo ware Lada die Frühlingssonne und Polada die Sommersonne. Diese lettere gewagte Vermuthung stutt fic darauf, daß Poledný (Poludni) im Glawischen bas Gubliche, Mittägige, alfo ben höchften Stand ber Sonne (Sommersonne) bezeichnet, und daß ferner auch noch heut ju Tage die Glawen die mythische Gestalt Polodnico (Poludnica) fennen, welche zur Zeit bes bochften Stanbes ber Gonne, nach dem Aberglauben herumgeht. Es ist merkwürdig, daß biefer höchste Stand der Sonne nicht bloß der Mittag, fondern auch ber im hoben Sommer ift, ba Boxhorn von biefem Daemon meridianus fagt: Ille, dum jam maturae resecantur fruges ruri obambulat. Die Polednice führt aber im Böhmischen ben Ramen Baba, was mit bem hochgestellten mythischen Befen Zlota Baba ober Ježibaba zusammenhängen kann, ja Dziewa (Dziewica oder Lada) selbst kommt ebenfalls in der Gestalt der Poludnice vor (f. oben die Keldgeifter). Doch werden biefe Vermuthungen febr geschwächt burch die Etymologie; ba Poledne (Mittag) seine Wurzeln in Pol (Pul, b. i.

halb) und Den (gen. dne, b. i. der Lag) hat (Jungm. "Slown." III., p. 261).

Liefen fich jedoch biefe Vermuthungen weiter begrunden, fo ftande, ba man Wit überhaupt als bas mannliche Moment Lada's anzunehmen berechtigt ift, die mannlich = weibliche Gotterbreiheit im flawifchen Mythus: Porewit - Kolada; Jarowit - Lada; Rugiewit -Polada. Beil aber ber in flawifchen Gefangen fo oft vorkommenbe Musbruck Did i Lada (Wit i Lada), Wit, b. i. Rugiewit (wie oben gezeigt murbe), als mannliches Prinzip Lada's angibt, so icheint es, baf Lada die Sommerfonne, Polada die Berbftfonne und Kolada bie Krüblingssonne sein muffe, baber bie Gotterbreiheit sich auf folgende Beife berausstellt: Jarowit - Kolada; Wit - Lada; Porewit -Polada. Diefe Form ber Götterbreiheit ift viel mahricheinlicher als bie frühere, benn 1. Koloda fommt im Mythus öfters geradezu als Fruhlingsgöttin vor, und vertritt die Stelle ber Wiosna (Wosna) ober Jaro (Fruhling). (S. Kollar "Zpiewanky" p. 410, ber fie bei ben Rrainern gleich Flora fest. Linde "Slown." I., p. 1045.) 3m Mugemeinen gilt fie als Gefchenkgöttin bes neuen Jahres (Nowe leto, mlade leto). Die alten Glawen begannen aber bas Jahr mit ber Frühlingszeit, baher noch heut zu Tage Loto (Lato) Jahr und Sommer bedeutet. 211s daher späterbin bas Jahr mit dem Monat Januar begann, mag ihr Fest jur Beit biefes neuen Jahres gefeiert worden fein, was eben bas Kolada-ober Koleda - Fest ift. Wenn, nach biefem, Koleda Gines mit Jaro, bem grublinge ift, fo ftellt fic von felbst zu ihr Jarowit, ber Frühlingsgott.

- 2. Die Vereinigung Wit und Lada beutet schon ber Ausbruck Did i Lada (am Lysiagora: Lada und Boda) an, und begründet die Erkemntniß, daß sowohl, wie schon oben gezeigt wurde, Wit als auch Lada die Sommersonne ist, da besonders lettere nach den Chronikenschreibern vom 25. Mai bis zum 25. Juni verehrt wurde, in welche Zeit ebenfalls das Sobotka- ober Kupala-Fest fiel.
- 8. Polada's hypothetische Gestalt charakterisirt sich als Gerbst-, ja als Wintergöttin, ba Poludnice auch ben Namen Weczernice (f. Linde) führt (Wecer, wieczer, ber Abend, die Westgegend), baburch, baß sie im Aberglauben als bose Gottheit auftritt, die Lichtgötter aber zur Zeit ihres Unterganges bose werden (f. oben von Černoboh).

Daher ift auch ihr Etymon vielleicht Po, b. i. nach, hinter, unter, und Lada, also die untere Lada, d. i. die untergehende sinkende Lada oder Sonne, als welche sie natürlich das weibliche Element zu dem männlichen Symbol ber untergehenden oder winterlichen Sonne, d. h. zu Porewit, bilbet.

Als Wecernice, was auch der Name des Abendsternes (Venus) ift, mag Polada zu Polel fich eben fo verhalten haben, wie Lada zu Lel, b. h. mit ihm verschmolzen sein, ba Lel und Polel in einer ge= wiffen Periode des flawischen Mythus gewiß die Sommer- und Berbstfonne bezeichneten, und so wie Lela verschwand und bloß der Name Lada blieb, fo kann bei Polada bas Umgekehrte ber Fall gewesen fein, nämlich ber Ausbruck Polada verschwand aus bem flawischen Mythus, und nur Polel blieb. In biefer Mythenperiode mar Wit = Lel, Porewit = Polel und Jarowit = Koled ober Kolad, ber in Kiew als mannliche Gottheit verehrt worden fein foll. Ja auch Led ober Lodo mag mit Lel (bem mannlichen Moment Lada's) identisch sein, da er Gegner Kolad's ift (Sommersonne, Wintersonne) ("Krok" II., p. 860), und die Götterdreiheit erfteht neu in ber form Koled = Ko Lada; Led = Lada (Lel - Lela); Po - Led = Po = Lada (Polel - Po Lela). Doch konnte ber Lel- ober Sonnen-Mythus nur fo lange bauern, als Piorun - Baba (Perkun - Loima) bas unbestimmte Lichtpringip oder bas Firmament blieben; fo wie fich biefe felbst gur Sonne und jum Monde herabsenkten, mußten Lel und Polel, ihre Kinder, zu Gestirnen und zwar zum Morgen- und Abendsterne werben. Vielleicht ist die Göttin Bezlea (Bez — Lela?), welche Lasicki bei Naruszewicz als Dea Vespertina angibt, und Tkany (als Dammerung) jur Begleiterin bes polnischen Sonnengottes Perun macht (II., p. 69), die jum Abendstern oder jur Abenddammerung herabgebruckte Polada. Nielleicht ist aber auch auf dem Leliwa-Wappen der Pfauenschweif bas Symbol bes Firmamentes Boda ober Piorun, ber Mond Lada und ber Stern Lel, baber bie Götterbreiheit am Lysiagora: Boda (Woda, Wid, Piorun; Mafch lieft auf ben obotritifchen Alterthumern auch ftatt Witha Vodha), Lada, Leli fich auf dem Leliwa-Bappen wieder fande. Läßt fich aber Lel und Polel als Morgen- und Abendstern (Lada - Swetluse; Polada - Bezlea - Wecemice) benten: fo ift es leicht einzusehen, warum Lel und

Polel im flawifchen Mythus als Castor und Pollux gebeutet murben. Denn ber Morgen= und Abendftern findet in ber griechisch = romischen Mythologie fein Symbol an Castor und Pollux, welches bie Mythologen, die zwischen Castor und Pollux und Lel und Polel eine Verwandtschaft fanden, zur Ibentificirung berfelben vermochte, was vielleicht noch burch die Namensähnlichkeit Leto (Latona) und Lado befördert wurde. Auch ist Lel (Lelus) der Leuchtende, Lichtbringende, etymologisch identisch mit Lucifor (dem Beinamen bes Morgensterns) und Po-Lel jum Theil wenigstens, wenn man von dem griechischen Etymon absehen durfte, mit Po - Lux. [Der Beziehung Lel und Polel's auf Castor und Pollux, welche Tacitus ("Gorm." c. 43) ermabnt, fteht nur die Ochwierigfeit entgegen, daß das Wort Alcis (Holci) mehr ber Rame ber beiligen Statte, als bes Brüberpaars ju fein icheint (Grimm »b. Myth." p. 39). Denn wenn Lel und Polel ber Morgen- und Abendftern maren: fo waren eigentliche Bildniffe überflüffig (nulla simulacra), und ba Lada, bie Mutter Lel und Polol's, von weiblichen Prieftern bedient ju merden pflegte: so ließe sich auch des Tacitus: sacerdos muliebri ornatu deuten.]

Als Symbole der Welterzeugung, der Geburt und Ehe (Erhaltung) des Makrokosmus, murben aber Baba - Lada, als die Gubjektivität in ben flamischen Mythus einbrach, bafelbft wie in andern Mythen (4. B. im indischen) ju Symbolen der Geburt und Che im Mikrokosmus, und nahmen, wie Bhawani, als Dea pulchra und Baba-Lada ale Krasopani bas Moment ber Schonheit mit fich, fo daß befonders Lada als Göttin ber Ebe und Ochonheit gur Liebesgöttin (Milina) wurde. Go ward aus Lada-Urania, Lada - Afrodite (Ngl. Ritters » Norhalle eur. N. G." p. 147 -260, und oben : Krasopani, Panigora) wie aus Venus Urania, Venus Afrodite. Der Rame bes Morgensterns Venus mag bie Identificirung der Lada mit Venus im Bewußtsein der Mythologen noch mehr befördert haben, und die Göhne Lada's, nämlich Lel und Polel, wurden zu Amor (Kupido) und Hymen nicht nur nach ber Unalogie mit den Sohnen der Venus, sondern auch im Volksbewußtsein. Go wird J. B. Lada in serbischen Liedern als Liebesgöttin (wehmüthig) angerufen. Talvi (II., p. 58):

Liebte von flein an ein Mabchen, Lado, Lado! Sie von flein an, bis fie groß wav, Lado, Lado! Me fie mein nun werben follte, Lado, Lado! Fand fich's, daß fie mir verwandt war. Lado, Lado!

Heiterer ift folgendes kroatische Lied: Der schöne Johann pflücket Rofen — für dich Lado, heilige Gottheit — Lado, erhore uns, Lado —

(Lepi Ive terga rože Tebi Lado sweti Bože, Lado slušaj nas Lado!)

Lieber fingen wir bir, Lado — und bringen bir unfere Bergen bar — Lado erhöre und, Lado —

(Pewke Lado pewamo ti Srdca naša w klaniamo ti, Lado slušaj nas Lado!)

Noch heiterer ift folgendes flawonische Lieb gefärbt:

Tri diwojke žito žele, Lade mi Lade mile Lade moj, Jedna drugoj goworila, Lade mi Lade mile Lade moj.

[Drei Mabchen waren bei ber Kornernte — Lado, meine Lado, meine liebe Lado — bie Eine fprach zu ber Unbern — Lado etc.] (Kollár "Zpiowanky" I., p. 417.)

Diese muthmaßliche Geschichte von Lol's und Polol's Schickselen, benen die des Eros — Amor gleich berechtigt zur Seite steben, ba auch Eros — Amor in den ursprünglichen Mythen gleich Lel (Lelus) schassendes Weltprinzip ift, lassen die vielen Verschiezbenheiten und Gegensäße in Sinsicht der mythischen Bedeutung Lada's, Lol's und Polel's so wie Did's einigermaßen erklärlich, ja nothwendig sinden, so wie viele Elemente des Kultus, z. B. das Verschmelzen der Lada Beierlichkeiten mit dem Sonnenfeste Kupalo, das zu dem Sobotka Beitglich ursprünglich eben so verhalten haben mag, wie Venus Afrodite zur Venus Urania.

Der Name "Stado", ben die Chronikenschreiber den Bersammlungen zu Ehren Lada's und Lel's gaben, scheint mit dem indischen Ganesa, welcher, gleich wie Stado, eine Bersammlung, einen Saufen bedeutet, zusammenzuhängen (Agl. Kollar "B. B." p. 311). Denn Ganesa ist ein Sohn der Parwati, welche als Gemablin Shiwa's mit Lada bieselbe mythische Person ift. Ganosa heißt im Indischen als Schutzett ber Che Polear ober Pulcar, womit Lada's Sohne Lol und Poler (Polorum) zusammenzuhängen scheinen. Lola bedeutet im Indischen cupidus, amans.

Venus Afrodite hat in ihrem Ursprung und Verhaltniß zu Saturn immer noch ein Verbindungsmittel mit Venus Urania, welches fie jedoch als Venus Vulgivaga verlor. Als nämlich der Blick vom Mafrotosmus auf ben Ditrotosmus fiel, und auf biefem allein bangen blieb, ward die Zeugung und Fruchtbarkeit, die das bebre Symbol ber bochften Belterzeugung mar, in die geiftlofe Ginnlichkeit berabgezogen, fo wie ber indifche Lingam - Joni von feiner Bobe (ber Trimurti) bis jum Priapus - Venus vulgivaga. Much im flawischen Mothus ging biefe berabmurbigende Metamorfofe bes bebren Opmbols zu einer Art Fetisch vor sich, ja es ward ber Rame ber behren Göttin Ljada (auch Ljada wie Ladon und Ljadon) und bes Sonnengottes Lel fogar jum Schimpfwort einer Luftbirne - eines Buftlings und Müßiggangers (Kollar "Zpiewanky" p. 416-418), 3. B. in folgenden Verfen (p. 11): Guß ift ber Apfel vom veredelten Baume - boch noch fuger ift Bruber und Schwester in ber Familie - mir aber gab fie zum Gram bas ungunftige Gefchick — benn meine Ochwefter ift Loida, mein Bruber ift Lalo (Moga sestra Loida a muoy brat ge Lalo).

So sehr Lada, Lel und Polol selbst noch heut zu Tage in ben slawischen Gesängen wiederholt vorkommen: so verlor sich fast ihre Bebeutung, selbst die, zufolge welcher sie Liebesgötter sind, ganz, und diese Ausdrücke werden ausgesprochen, entweder, weil es herkömmlich ist, oder als Ausrufungen, oder in einer Art wehmüthigen Sinnes. So heißt es bei Anton (II., p. 55): »Unter den polnischen Söttern scheint Lado eine, auch unter andern Slawen bekannte Gottheit gewesen zu sein. Wir sinden sie unter den russischen Gottheiten als die Göttin der Freude, und Moldauer und Wlachen kennen sie. Noch mehr bestätigte mich darinnen die Nachricht des H. Szadolovich. Er schrieb mir nämlich: "Der Name Lado ist den Chrowaten, Dalmaten und Slawoniern bekannt, was er aber bedeutet, kann eigentlich Riemand sagen; noch zu meiner Zeit psiegten die Jung-

frauen burch die ganze Stadt Agram in Chören zu ziehen, von einem Hause zum andern, und unter andern Gesängen vorzüglich oft diese Worte zu wiederholen: Lado, Lado, lepo je Lado, b. i. Lado, Lado, schön ist Lada." Und bei Talvi heißt es (I., p. 272, II., p. 816): "Bundersam bedeutungsvoll erscheint (in den serbischen Bolksliedern) das Wehe geschrei Lolo! und Lado! wenn man erwägt, daß die slawischen Götter der Liebe so hießen. Lado, die Göttin, Lola, ein Knade, der Gott der Liebe, Polela, die Göttin (!?) der Ehen (wörtlich Nachliebe). Un diese geheimnisvolle Beziehung denkt der heutige Serbe nicht mehr. Dem Klageruf Lado nahe verwandt ist die noch häusiger vorkommende, aber nicht immer schmerzliche Interjektion, Loljo! Lele mene! (!) Lelia le! Auch diese, ohne Zweisel ein Nachklang aus heidnischer Zeit, versteht das Bolk selbst nicht mehr, und weiß auf die Frage nach der Bedeutung nichts anzugeben, als: es wird so gefungen."

#### d) Das Greisenalter.

Das hohe Miter genoß bei ben Slawen eine Art religiöser Berehrung. Selbst Helmold (II., c..4) noch sagt von ben slawischen Rusgiern: "Parentibus debitum exhibent honorom. — Statim ut aliquem inter eos decrepitum secorit aetas, haeredis curae delegatur, plena humanitate sovendus." Und der Mord alter und schwacher Personen, die sich und ihrer Umgebung zur Last sielen, welcher sich manchmal bei den Slawen vorsand (Kollár "Sl. B." p. 195, Nro. 42), scheint bei denselben, wie bei vielen andern Naturvölkern, ursprünglich nicht aus Grausamkeit oder Egoismus hervorgegangen zu sein, sondern aus missverstandener Sympathie, nämlich um den Miten und Schwachen von den Beschwerden und Schmerzen des Alters zu befreien.

Die Greise scheinen bei ben Slawen in ber Familie eine Art religibses Oberhaupt gewesen und auch außern Rathsverhaltnissen vorgestanden zu sein [Wgl. Starosta mit Presbyter und Senator. Kmet heißt im Böhmischen Greis u. Rath ("D. alt. Denkm. b. böhm. Spr." h. von Šasakjk u. Palacky. Prag, 1840. p. 50, 87. Vladika, Familienvater und Oberhaupt, p. 61, 68)].

"In ber natürlichften patriarcalifchen Ordnung forgten die Helte-

sten (Starsj, starosti) får bas Gemeinwohl und die Handhabung der Gerechtigkeit," sagt Barthold ("Gesch." I., p. 191), und in einem altslawischen Fragmente ("Král. Ruk." odit. Swob. p. 195, 221) heißt es:

»Jeber Bater herrschet seinem Hause, Männer adern, Weiber näh'n die Kleider, Aber stirbt des Hauses Haupt, verwesen Alle Kinder insgesammt die Habe, Sich ein Haupt erfiesend aus dem Stamme, Das, wenn's frommt, sich stellt zum hohen Tage, Mit den Räthen (s kmetmi), Rittern (s lechy), Stammeshäuptern (władykami).

#### e) Der Lob.

Siehe unten von den unterirdischen Göttern der Glawen.

# B. Die Gottheiten des außerhauslichen Lebens der Glawen.

Das baubliche Leben ericheint bem Naturmenichen, ber aus ber Starrheit der Matur-Unschauung und Naturversenkung jum Gelbstbewußtsein gekommen ift, besonders durch die Freuden desselben als 3 w e c. und bas auferhausliche Leben Mittel zur Realistrung ber Zwecke desfelben. Denn da die Normen der Thatigkeiten bes Naturmenfchen die finnlichen find : fo ift Benuß, b. i. der als finnlich - angenehm gewußte Buftand bas Biel besfelben. Das Bewußtfein, bag bas hausliche Leben in feiner Stellung jum geistigen Leben felbst Mittel ju bemfelben fei, ift bem Naturmenichen entweber gang fremd ober nur in dem dunkelften Gefühle bekannt, 3. B. wenn Ungerechtigkeiten der Feinde ihn zum Rachekriege entstammten. So war auch dem Slawen das außerhausliche Leben größtentheils Mittel, und nur in feinen Göttern ahnte er ein Unbedingtes außer sich. Mus B. Kopitar führt Kollar ("Zpiewanky" I., p. 279) die Worte an : "Tiefes inniges Befühl für hauslichen Fleiß und hausliches Bluck, bein Name ift Slawe" - und Kopitar felbst sagt: "Suntque privatae familiarisque vitae justissima exempla Slavi" ("Glagol. Cloz." p. XXX., col. 2). Mit wenigen, aber inhaltsvollen Worten schildert Berber ("Jbeen" IV. B. p. 37) bas außerhausliche Leben ber Glamen :

"Allenthalben (fagt er) ließen fie fich nieber, um bas von andern Bolfern verlassene Land zu besetzen, es als Kolonisten, als Hirten, als Ackerleute zu bauen und zu nuten, mithin war nach allen vorhergegangenen Berheerungen, Durch- und Mud-Bugen, ihre geräuschlose, fleißige Gegenwart den Landern ersprießlich. Gie liebten die Landwirthschaft, einen Vorrath von Beerben und Getreide, auch mancherlei bausliche Runfte, und eröffneten allenthalben mit den Erzeugniffen ibres Landes und Fleißes einen nutlichen Sandel. Langs ber Offee von Lubeck an, hatten fie Geeftabte erbaut, unter welchen Bineta auf ber Insel Rugen bas flawische Umfterbam mar, so pflogen fie auch mit ben Preugen, Ruren und Letten Gemeinschaft, wie bie Sprache biefer Bolfer zeigt. Um Dnepr hatten fie Kiew, am Bolchow Nowgorod erbaut, welche bald bluhende Sandelbstädte murden, indem fie bas ichmarge Meer mit ber Oftfee vereinigten, und bie Produkte ber Morgenwelt dem nördlichen und westlichen Europa zuführten. In Deutschland trieben fie ben Bergbau, verstanden bas Schmelzen und Gießen der Metalle, bereiteten bas Galg, verfertigten Leinwand, brauten Meth, pflanzten Fruchtbaume."

Bon biefen außerhauslichen Lebensmomenten find besonders in mpthischer Sinficht bei ben Glawen wichtig:

## I. Die Biehzucht.

In den Thieren sieht der Naturmensch die ihm ahnlichsten Erbengeschöpfe, und eine Art natürlicher Sympathie, so wie fysisches Bedürfniß führt beide in nähere Verhältnisse (Thiersymbolik). Der Slawe stellte besonders die zahmen Thiere unter den Schuß der Gottheit Woloss (Wolos, Wlacie, Wel) oder Weless, der, wie Kayssarow (p. 116) sagt, nach Porun in Russland den ersten Rang einnahm. Wacerad »M. V." sest Voloss dem Pan gleich ("Cas. čosk. Mus." 1827. p. 78 et seqq.). Seine hohe Stellung in der Göttersordnung und seine noch höhere ursprüngliche beweiset auch Igor's Zug, in welchem Bojan, einer der russischen Homeriden oder Kykliker, als aus Weles Geblüt abstammend, begrüßt wird (Bojane Velesov vnucze. Bojan Weles Enkel. Hanka p. 6, 61). Die Verehrung des Woloss unter dem Namen Weles sindet sich nach Dobrowsky ("Slawin." p. 415) auch bei den alten Böhmen. In Bosnien ist

ein Berg Woloss und in Griechenland eine Stadt gleichen Namens (Šafatjk "Star." p. 625). Bielleicht hängen die gigantischen Woloty als Symbole ber riesigen animalischen Naturkräfte mit Wolos zufammen. Bon den alten Slawen wurden sie auch durch Opfer verehrt, und nach Andeutungen mancher Schriftsteller (z. B. Maksimowicz, Szczokatow) sollen in ihnen mythische und historische Besen (ein Riessenvolk) verschmolzen sein; benn sie scheinen sehr enge mit dem flawischen Bolke der Welton (Wilton, Wilzon) zusammenzuhängen (S. Šasažjk I., p. 871—901).

So wie Wolcs als ichugende Gottheit ber Biehzucht mehr Bejug auf die Thiere ju haben fcheint : fo hat Honidlo (Honito, Hennilus, Gonidto, Goniglis, Gongelis) mehr Bezug auf bie Birten. Er ift Birtengott und Ochuger vor Raubthieren bei allen Slawen, felbft bei ben alten Preugen und Lithauen. Stryjkowski fagt in feiner Chronif (p. 157, 158) von ihm: "Goniglis Dziewos mar der Forft- und hirtengott, abnlich den griechisch-römischen Satyren und Faunen (?). Ihm wurden bie Zeugungstheile ber Pferbe, Rinder, Bode und anderer Thiere jum Opfer gebracht. Es war bieß ein Brandopfer, welches die Sirten auf einem großen, dazu bestimmten Steine brachten. Dabei fprachen fie: »Go wie diefer Stein bart, ftumm und unbeweglich ift, eben fo lag, o Gottheit, unfer Goniglis (o Dziewie musu Goniglis), die Bolfe und alle reißenden Thiere unferen Beerden, die unter beinem Ochuge fteben, nicht ichaben." Dasselbe bestätigt Narbutt und fügt (I., p. 303) noch hinzu, daß bas Goniglo-Rest mit bem Gonnen- und Lado = Reste gegen Mitte Mai's jugleich gefeiert wurde. Frah Morgens gehen hirten und hirtinnen reinlich gekleidet, mit Blumen und Krangen geschmuckt, von Saus ju Saus, und empfangen kleine Gefchenke von ber Sausfrau. Begen Mittag werben an bem Beibeplate große Feuer angegundet, und ein Greis jum Sirtenkonig gewählt und als folder verehrt. Ochalmeien und Trompeten ertonen, es wird getangt und gefungen. Mus ben babei üblichen Gefangen führt Marbutt folgenden lithauischen an:

Chor ber Rinderhirten: O Gottheit Goniglu (Gongele Dewute) — hute meine Ruhe — hute meinen Stier — und entferne ben rauberischen Wolf.

Chor ber Schafhirten: Wir huten, huten die Schafe -

und fürchten dich nicht, o Wolf — denn der Gott mit den Sonnenftrahlen — läst dich nicht herbei. — (Su saulinej plaukaj — Dewas
tau nelajskaj.)

Beide Chöre: Lado, Lado, Sonne — mit den Strahlen am Haupte. — (Lado, Lado, Saule — Sumti per galwe.)

Um Gonidlo-Festpage wurden die heerden, im Bertrauen auf den gottlichen Schus, ohne Aufsicht der hirten, in das Freie gelaffen.

Das festsiche von Haus zu Haus Geben zur Feier Gonidlo's mag gemeint sein, wenn es von den Slawen in Deutschland (um Merseburg) bei Ditmar heißt: "Audivi de quodam baculo, in cujus summitate manus erat, unum in se ferreum tenens circulum (wahrscheinlich als Symbol der Sonnenscheibe), quod cum pastore illius villae, in qua is suerat, per omnes domos has singulariter ductus in primo introitu a portitore suo sic salutaretur: "vigila, Henil vigila!" sic enim rustica vocabatur lingua et epulantes ibi delicate de ejusdem se tueri custodia stulti autumabant."

Schon das Vereintsein des Sonnenfestes mit dem Gonidlo-Feste dient als ein Beweis des hohen Ranges Gonidlo's im ursprünglichen Mythus. Ja Gonidlo mag ursprünglich selbst nichts als die Sonne gewesen sein, welche durch ihr helles Licht die nächtlichen Ungriffe der Wölfe und anderer Raubthiere hemmt, wie er denn auch die Gottheit mit den Sonnenstrahlen genannt wird. So wird ebenfalls die Sonnengottheit oder Sotwards von Stryjkowski ("Kronika" p. 157) geradezu als die Gottheit des Rindviehes genannt (Sotwards bydka wszelkiego Bog). (Sollte der Wolf, den Gonidlo vertreibt, urssprünglich das Symbol Černoboh's gewesen sein?)

Die hohe Stellung Gonidlo's bestätigt auch die oben gegebene Vermuthung von der hohen Stellung des Wolos im ursprünglichen Mythus der Slawen (Naruszowicz II., p. 53).

Es ist möglich, daß mit diesem Henil Vigila das ungrischflawonische Heynal (Eynal, Haynal, Hina) zusammenhängt; das nach Manchen die Morgenröthe (Wgl. Jutrebog), nach Andern die Sonne, und zwar die Frühlingssonne, ist (Linde "Slown." I., p. 623). Wahrscheinlich ist aber dieß Wort die Benennung entweder der aufgehenden Sonne oder des Morgensternes, wie sich aus folgendem slowakischen Lied in Kollar's »Sammlung" (p. 247) ergibt:

<sub>B</sub>Hainal switá, giž den bielý, Stawagte welky i maly, Dosti sme giz dlúho spali.<sup>3</sup>

(Hainal beginnt zu leuchten, der Tag wird ichon licht, - ftebet auf Groß und Rlein, - genug lange haben wir geschlafen.)

Das Gonidlo-Fest begann auch früh Morgens, und Haynal-Lieber heißen im Slowakischen Beck- ober Morgenlieber (Agl. Kollar »Zpiewanky" p. 446).

#### IL Der Aderbau.

Der Ackerbau ist die erste nothwendige Bedingung zur Konstituirung eines eigentlichen fixen, menschenwürdigen Lebens. Denn bei dem Ackerbau beweist sich zuerst der Mensch direkt als Herr der Natur, indem er sie zwingt, ihm hinreichende Mittel zu seiner Existenz zu geben, während der Nomade die ihm ungünstige Natur slieht, z. B. die alten Beidepläße verläßt und neue aufsucht, also seine Macht bloß negativ gegen die Natur äußert. Daher stand der Ackerbau bei allen alten Völkern unter dem Schuße der obersten Gottheiten, und die Velte der Aussaat z. B. und der Ernte waren zugleich religiöse Feste.

»In Europa erscheinen die Slawen stets als ein schon ackerbauendes Volk. Ackerbau (sagt Barthold "Gesch. von Rügen und Pommern"
I., p. 187) trieben die Slawen ohne allen Zweifel früher als die Germanen, zumal als die Oftgermanen, denen die Unwohner des Rheins
und der Donau um Jahrhunderte zuvorkamen; sie liebten zahlreiche Heerden, die sie früh zu zähmen lernten und zur Ackerbestellung des
leichten Bodens benützen; nach Mauritius bauten sie sich besonders
Hirse und Heibekorn, und wir stellen die Vermuthung auf, daß sich überall mit den Slawen der Roggen als Vrotkorn, als Vrot und
Korn überhaupt, sindet, während das Getreide, überhaupt in den von
Germanen bewohnten Ländern, der von den Römern überkommene
Weizen ist. Auch hat der Name Roggen mehr einen slawischen als
deutschen Klang, und läßt sich vielleicht noch im Polnischen roz, Genit.
rzy erkennen. Slawisch ist der Pflug (Plug) in Wort und Sache,

so wie das Lieblingsgetrank Meth (med), bas Bier, in altefter Zeit schon so bekannt, bag die Glawen es schlechtweg Getrank (piwo) nannten. Gelbst ben Namen bes Brotes (chleib) haben die Gothen (hlaib) von ihren ackerbauenden Nachbarn und Unterworfenen angenommen."

Im Böhmischen bedeutet Pachati ackern und arbeiten zugleich, und I. Jungmann halt sogar die erstere Bedeutung für die ursprüngliche. Andere Belege für die Neigung der Slawen zum Ackerdau und deren daraus erwachsene Berdienste gibt in Fülle Kollar im "Wý-klad ku 81. Dc." (p. 90-96).

Der Ackerbau macht eine Ackerabtheilung nothwendig, benn bas Mein und Dein wird durch ihn in bestimmte Formen gebracht. Granzverrückung der Aecker ist bei einem ackerbauenden Bolke die gröbste Rechtsverlegung. Daher gab es bei den Slawen Schutgötter der Granzen, so z. B. Czur (Czurpan) bei den Russen, Usparinia (Susparinia) bei den Lithauen.

In Sinficht bes Ackerbaues find besonders drei religiose Feste ber Slawen wichtig.

### a) Das Feft ber Musfaat.

Wenn der Schnee, das symbolische Leichentuch der Natur, durch die ersten Strahlen der Frühlingssonne entfernt worden war, und die Gräser zu grünen begannen, feierten die Slawen das Frühlingsfest zu Ehren der Gottheit Wesna oder Wiosna, der Frühlingsgöttin. Bei den Slowaken heißt der Frühling noch heut zu Tage Prwesnja. Wesna ist im Grunde dasselbe, was Žiwa — Cica, d. i. die Personisikation der allgemeinen Fruchtbarkeit der Erde, und als Beginn des Blüthenlebens selbst analog mit Lada, der Göttin der Liebe. Daher heißt es in der "Königinhofer Handschrift" (edit. Swob. p. 72):

ol iedinu drużu, Nam imiét' po púti, Z Wesny po Moranu." (Eine Chegenoffin Soll mit une von Wesna Geh'n bis jur Morana,

(b. i. von der Zeit der ersten Liebe (vom Jugendalter oder dem Fruhling des Lebens) bis jum Tode).

Bei ben Lithauen bieg fie Pergrubie ober Grubite (grubios, ein Blumen= und Fruchtgarten), bei ben alten Preußen auch Melitole, b. i. die Beliebte ober Liebliche (vgl. Lada, ladna), bei ben letten Dyza ober Dyssa (vgl. Cisa - Dziwa), bei ben Rrainern Koleda (Ko - Leda), Kollar "Zpiew." p. 410, bei andern Slawen vielleicht Soja, von Segi, ich fae ("Krok" II., p. 378). Rarbutt (I., p. 801) beschreibt bas Wiosna-Fest wie folgt: »Bie die ersten Strahlen der Sonne an einem bestimmten Tage gegen Ende Darg (22. DR.) erglangen, eilen, leicht gefleidet und baarfuß, Dabchen, um lieber ju fingen und, wie fie fagen, um der Wiosna ent: gegenzugeben (żo ida Wiosno spotykać). Wenn fie zu bem Enbe bes Dorfes tommen, jauchzen fie hupfend und in die Sande ichlagend und kehren gurud in bas Dorf, um die Unkunft ber Wiosna ju ver-Funden. Gin Saus nimmt fie gaftfreundlich auf, wo fie fich durch eine lange Zeit ergögen." Narbutt gibt auch Ginen ber Befange ju Ehren Porgrubio, welcher folgenden Inhalt hat: "Gib und Blumen, gib Grubite (Dok mums žiedaj, dok Grubite) - bag wir flechten foone Krange - gib uns beine beiligen Baben - Die bie muften Barten brauchen - und fehr gunftig bie Butunft mahrfagen ; - gib fie, bag bie Braut ihr Saar bamit ziere."

An dem Pergrubie-Feste ließ die stawische Jugend ihrem Sange, mit Blumen und Kranzen sich zu zieren, freien Lauf, daher das Pergrubie-Fest auch ein allgemeines Blumenfest war.

Beil Pergrubie — Wesna eigentlich die Personisistation der Frühlingssonne ist, so ist es natürlich, daß, weil der Sonnengott im slawischen Mythus ursprünglich im männlichen Geschlechte vorkommt, auch ein Gott Pergrubius (auch Pergoder, Perkubrios, Pergoduns genannt) im slawisch-preußischen Mythus erscheint, und zwar als der allgemeine Gott der Fruchtbarkeit (Naruszewicz II., Artif. Pergrubius). Hartknoch ("Alt u. neues Preußen" p. 167) läßt mit Meletius den preußischen Priester die Gottheit Pergrudios mit solzgenden Worten anrusen: "Du verjagst den Winter, du bringst die Lust des Frühlings wieder, durch dich grünen die Aecker und Gärten, durch dich blühen die Wälder und Gebüsche." Der Kultus bestand in der Unrufung der einzelnen Licht- und Sonnengötter, nach welcher stets der Priester eine Trinkschale mit den Jähnen faßte und über den

Kopfwarf. Stryjkowski (»Kr." p. 157) nennt Porgrubius ben Gott ber Blumen, Gartengewächse, Gräser, und sest ihn bem Pilwitos an bie Seite (Bgl. Porgrubios mit Jarowit).

Mit diesen Frühlingsfesten verschmolzen viele andere oder traten hie und ba an ihre Stelle. Ein Reft ber Wiosna-Fefte fcheinen auch die Lieder zu sein, welche noch heut zu Tage Wiosnianki (Wosniwki, Wosnianki) beißen, und vom Monat Mart an gefungen werden (Pauli »Piesni I. rusk. w Galic." p. 48). Gie heißen auch Majowki, wodurch sie auf das Fest Majowka (Maifest), das dem Wefen nach von dem Feste Letnice (Gommerfest, Frühlingsfest) ober Turzy co nicht verschieden ift, binweisen, welche Fefte im Glawischen auch unter ber Benennung Swieta zielone (b. i. grune Refte, von der Sitte der Aufstellung der Maibaume fo genannt) vorkommen. So fagt Kollar: »Die Gewohnheit, Maibaume aufzustellen, fallt bei ben Glomaken in die Beit ber Fefte Rusadla ober Turice, b. i. in die Tage des Lotnico-Festes (zur Pfingstzeit). Junge Leute geben in Balber und Saine, wo fie junge, folanke und hohe Bäumchen bei der Wurzel abhauen, bloß den grünen Gipfel baran laffen, und fie in diefer Geftalt vor ben Saufern aufpflangen ("Zpiewanky" p. 432). Sierauf beziehen z. B. fich folgende Borte eines Liedes (p. 24):

> Turice, Turice, newygdu mi z hlawi Ktorý že mi šuhag mage w nich postaw-

(Turice, Turice, kommen mir gar nicht aus bem Sinn (Kopfe)
— welcher meiner Lieben wird mir wohl dann Maibaume aufstellen?)

Die verschiedene Zeit, zu welcher diese Feste bei den verschiedenen slamischen Bölkerschaften gefeiert wurden, mag durch lokale und klimatische Verschiedenheiten bedingt worden sein. Die Reste, die sich in dristlichen Zeiten erhielten, zersielen durch das Ofter- und Pfingstfest in zwei Perioden. Zu Oftern fällt auch gewöhnlich das Hailki-Fest (nach W. z Oleska (p. 49) von haj, gaj (Hain) genannt), oder das Frühlingssest, besonders der Ruthenen. Wenn schon die dabei gesungenen Lieder durch den stets wiederkehrenden Laut: Oj Did, Did i Lado auf die ehemalige hohe Bedeutung, dieses Festes deuten: so wird diese dadurch noch auffallend bestätigt, daß man bei diesem Frühlingsseste Speisen auf die Grabhügel der Verstorbenen zu stellen psiegt,

weshalb auch die dabei gesungenen Lieber Mogiki heißen (Mogika, Erbhügel, Grabhügel; Mogikka, kleiner Grabhügel). Es ist dieß namlich ein Rest der einstigen Žiwona-Mařana-Berehrung (Wosna-Morana) zu einer Zeit, wo der Tod der Natur (Mařana) dem Leben (Žiwona) weichen mußte durch den Einstuß der Sonne (Didis-Lada) (Bgl. Pauli »Piośni ludu polsk.»— p. 10, 15, 31— "rusk. w Gal." p. 16).

# β) Das Fest ber Getreibe-Reife ober Zažynky (Zažinky).

Un bas Wesna - Fest reibte fich unmittelbar die Mussaat, und es wurden, durch die Rettenreibe der ebengenannten Fefte vermittelt, wenn das Getreide feiner völligen Reife entgegeneilte — beim bochften Stande ber Sonne - wieder religiofe Reierlichkeiten vorgenommen. Gie bie-Ben Zasynky, welcher Name felbst noch beut zu Tage ben flawischen Landleuten nicht fremb ift, bie barunter ben Beginn ber Ernte verfteben. Bar ber Stand bes Getreibes ein uppiger, fo wurden die Götter der Fruchtbarkeit, d. i. eigentlich der Gine Gonnen- und Lichtgott Piorun - Swatowit (Perkun-Schwaixtix), mit Dankgebeten, ftanb jeboch das Getreide armlich da, mit Bittgebeten für das kunftige Jahr überhäuft. Im ersten Falle wurde der Sonnengott besonders als Pilwit, welcher ber allgemeine Gott ber Fruchtbarkeit ber Erbe und ber daraus bervorgebenden Wohlhabenheit der Menschen ift, angerufen. Gelbft icon am Pergrubio-Feste wurde feiner flebend gedacht, ut largiretur gramina et uberem messem tamquam mercedem laboris collati in agros (Naruszewicz »Hist."). Er fommt auch oft als weibliche Gottheit Pilwite vor, und Narbutt (I., p. 52) leitet seinen Ramen von dem lithauischen Pilwis, ber Beleibte, Fette, Reiche, ab. In einem lithauischen Liebe wird er, wie folgt, charakteristrt (p. 51): "Dich suche ich, dich, o Pilwite — dich zu Lande und zu Meere ich habe zwar in ber That teine ftolgen Schiffe - und auch Flügel find mir nicht gegeben — und doch jage ich beinem Glanze nach — wer beine Bunft, o Pilwite, hat - bie Bunft, fo werthvoll fur ben Menschen — ber bat Gold, wenn er Steine zu haben meint — er hat voll bes Getreides die Ocheuern - er hat Unseben in der gangen Belt."

Gleich allen Göttern ber Fruchtbarkeit mag auch Pilwit ursprünglich Sonnen- und Lichtgott gewesen sein, worauf auch die Epitheta
"Glanz," "Luft" und "Meer" hinweisen, da die Sonnenicht nur durch
die Lüfte schiffend gedacht wurde, sondern auch des Nachts im Meere
ihren Aufenthalt hatte, und da er auch öfters als Pliwnjk vorkommt, so
könnte es sein, daß sein Name ein Kompositum und Kontraktum aus
Pliwny — Wit, d. i. der fruchtbare Wit (Swatowit) ist. Auf jeden Fall
ist er eine ursprünglich slawische Gottheit, daher auch Grimm mit Necht
("d. M." p. 267) hypothetisch sagt, "es sei eine starke Vermuthung
für die Herkunft des deutschen Bilwiz aus dem Clawischen, besonders
da der Ausbruck hauptsächlich in Baiern, Oesterreich, Schlesien gefunden werde." Die Letten nennen Pilwit, Pilnitis.

Da Fruchtbarkeit ber Erbe bei einem ackerbauenden Bolke, wie die Slawen es waren, die Ursache bes Reichthums ift, so war natürstich Pilwit auch ber Gott bes Reichthumes, ber Schäte, besonders ber unterirdischen, und dieß war für die flawischen Mythologen schon ein hinreichender Grund, ihn mit dem römischen Plutus zu identificiren.

Mit Pilwit scheint Kowera, Kuwera, der Gott der Schäße und Reichthumer (vgl. d. ind. Kubera — Kevira — Reichthum, Kabiron) so zusammen zu hangen, wie bie Erde mit ber Sonne (»Krok" p. 856). So find auch in Lithauen bie Redensarten : »Potrimpos ift uns gnabig," und »bie Relbfruchte gerathen gut," gleichbebeutenb. Rach Narbutt (I., p. 52, 53) war Pilwit bei ben eigentlichen Glawen unter bem Mamen Dažbog (Dajebog, Daszuba, Dažba, Dachuba) verehrt. Dieg bestätigt einigermaßen die Etymologie, denn Dadz oder Dac heißt verleihen, geben, und andere Mutoren, 3. B. Lomonossow, Kayssarow (p. 46), Tkany (I., p. 53), die ihn gleich Pilwit fur ben Gott bes Reichthums halten. Er fommt auch unter bem Namen Datan (Fortuna) vor ("Krok" II., p. 349). Hanka fagt in feinem "Igor" (p. 44) von Dažbog, daß er, welcher vorzüglich im Kiew verehrt murde, die Gottheit jegli= chen Bluds und Segens war, fo daß man gludliche Menfchen feine Enfel nannte.

So wie mit den Wiosna-Festen das Majowka-, Hailki-, Letnice-, Turice-, ja selbst das Rusadlo-Fest verschmolz, so geschah an vielen Orten dasselbe mit dem Zažynky- und Sobotkaoder Kupalo-Festen, wobei die Rusadla-Feste den Uebergang bildeten. Diese Feste vereinten ihrer Natur nach die Verehrung der Sonne (des Lichts, Feuers), der fruchtbaren Erde und des Wassers in sich, und sind daher eigentlich Feste der kosmogonischen Mythen der Slawen. Denn die Welt (Erde) ward durch die Einwirkung und Verbindung des Warmen (Lichtes, Feuers) mit dem Feuchten, wie gar mannigfaltige Undeutungen im slawischen Mythus vermuthen lassen. Die angegündeten Feuer beim Sodotka-Feste heißen noch heut zu Tage ober dem Ladoga: "Zywy ohn" (lebendes Feuer) oder "car ohn" (wunderthätiges Feuer), und nach dem Aberglauben des Volkes befreit die bloße Gegenwart bei diesen Feuern von mannigfachen körper-lichen Uebeln durch das ganze Jahr (Pauli "P. 1. polsk." p. 20, 25), z. B.:

#### Kto na našu Sobotku neprigdze Do roka ho hlawa bolec budze.

(Wer bei unserer Sobotka nicht erscheint — leidet Kopfschmerz bas ganze Jahr) (Kollar "Zpiew." p. 17).

Die Vereinigung bes Lichtpringips (als bes ichaffenben, mannlichen) mit bem Pringip bes Baffers (bes weiblichen, empfangenden Pringips) im tosmogonifchen Dopthus ber Glamen icheint noch in ber Bewohnheit als Reft fich erhalten ju haben, bag man bei diefen Sonnenfesten eifrigft ben Sonnenaufgang beobachtet, um zu feben, wie bie Sonne aus bem Babe emporfteige ober emportauche (Pauli p. 21, 22), fo wie überhaupt bas Beisammensein der Feste Turice und Smigust (Dyngus), Sobotki und Kupalo, wovon bas erfte ftets ein Sonnen-, das zweite ein Bafferfest ift, darauf deutet (Bgl. oben Perkun und Perkunatele, und Venus Urania und Venus Afrodite). Bei ben beiben Urten Diefer Fefte, ober eigentlich gefagt, bei biefem Einen Fefte in seinen zwei Momenten wurde stets auch auf die Fruchtbarkeit der Erde Rudficht genommen, da bei dem Turico - Feste die Erde in ihrer Bluthe, bei dem Sobotka-Feste aber in ihrer Reife da stand. Auch wurden babei heilsame Urzneikrauter eingefammelt, befonders Kupalnica (Ranunculus acris) und Dziewana (Verbascum), welches ber Beiname Lada's ift, ber zu Ehren diefe Fefte, nach dem Zeugniffe der Chronikenschreiber und ber im Munde des Volkes noch beut zu-Tage lebenden Gefänge gefeiert wurden, ba Lada als Mutter bes

Lelus (b. i. der Sonne) (Venus Urania) und als Krasopani (Venus Afrodite) Sonnen- und Baffergottheit zugleich ist (Dewa, Dziewa, Dewana, Dziewana). Daß aber das Sobotka-Kupalo-Fest das höchste slawische war, beweiset noch heut zu Tage der Umsstand, daß nach dem slawischen Aberglauben die Nächte diesek Festes die eigentlichen Heren- und Gespensternächte sind, in denen sich diese Besen auf den Höhen von Lysiagora und Badiagora einfinden, um ihr Unwesen zu treiben. In dieser Nacht soll auch das Farrenkrautseurig blühen, und der Besitzer dieser Lichtblüthe wird Herr aller Ersbenschäße (Pauli "P. l. polsk." p. 21).

# y) Das Fest der Erntebeendigung oder Obžynky (dožinky, wyžinky).

Mus den Reften bes religiofen Rultus, die fich bei den alten Preußen und Lithauen in Binficht biefes Festes vorfinden (G. Bartknoch »A. u. N. Preußen» p. 168—175. — Narbutt I., p. 309), läßt fich vermuthen, daß biefes Seft, bas in ben nördlichen Canbern jum Theil schon in die rauhere Berbstzeit fiel, ursprünglich eine tiefe Bebeutung hatte. Denn Symbole ber Zeugung und Fruchtbarkeit (Bock und ein weibliches Schwein nebst vielen Paaren mannlicher und weiblicher Thiere) wurden unter feierlichen Ceremonien, z. B. Gefang, Bebeten, einer Urt Gundenbekenntnig, Reuerangunden geopfert, und einzelne Theile derfelben in die Erde vergraben. Dem Erdengott, Erbenhort, Ziemienikas, b. i. ber Gonne, die fich bem Binter nabert, also gleichsam die Oberwelt verläßt und unter die Erde kommt, wurden Dankgebete gesprochen, und um Fruchtbarkeit fur bas folgende Jahr gefleht. Sartknoch (p. 169) fagt mit Recht, daß Porgrubius von den Candleuten in Lithauen Ziemienikas genannt worden fei, denn er ist gleich ihm Symbol der Sonne. Die Anglogie und einige Reste des Kultus, die fich beim Ernte = Dankfagungsfeste in den eigentlich Namischen Candern erhalten haben, laffen vermuthen, daß auch dort biefelben ober ahnliche Feierlichkeiten, wie bei ben Preußen und Lithauen, Statt fanden. Bu biefen Reften bes Rultus gehört auch bie Feierlichkeit im Tempel bes Swatowit, welche Saxo Gramm. (XIV., p. 320) beschreibt. Die wesentlichen Momente waren babei : a) Thieropfer, B) Beiffagung aus der Menge Meth in dem Born

Swatowit's, fo wie y) aus einem Riesenkuchen. d) Gastmable und Ergeslichkeiten, e) Opferung eines Gelbstücks von jedem Manne und jedem Beibe. Noch heut zu Tage ist es Sitte, daß Getreidekranze gewunden und durch das ganze Jahr ausbewahrt werden (Kollar »Zpiewanky" I., p. 807. — Pauli "P. l. rusk. w Galic." I., p. 48).

Alle diese Erntefeierlichkeiten verschmolzen mit den slawischen Sonnen- und Feuersesten schon darum, weil sie fast zu derselben Zeit (mit Ausnahme des Koloda-Festes) vorsielen, und ihre eigentlichen Bedeutungen, die ohnehin sehr verwandt waren, allmälig versoren gingen. Allein selbst das Koloda-Fest erhielt wenigstens hie und da eine Beziehung auf den Ackerdau. So wird dabei z. B. aus der Kucia (Kutia) geweissagt. Es ist dieß eine russische Speise, welche aus der Bermischung von Beizen und Mohn mit Honig besteht. Der Hausvater wirst einen Lössel voll Kucia gegen die Zimmerdecke und weissaget aus der Art des Festhaltens über die Fruchtbarkeit oder Unfruchtbarkeit des künftigen Jahres (Pauli: "Piesni ludu rusk. w Galic." p. 1). Bgl. damit das Beissagen aus der Menge Meths durch den Priester Swatowit's nach der Beendigung der Ernte (Saxo Gramm. XIV., p. 320).

Diese Erntefeierlichkeiten waren auch die eigentliche Zeit ber Gastereien und der geselligen Freuden. Diese standen unter dem Schutze mehrerer Gottheiten. Denn die Ruhe und Muße fand z. B. ihre göttliche Personisikation (besonders bei den alten Russen) in dem mythischen Wesen Uslad oder Oslad (vielleicht von dem flawischen Oslada, Versügung, osladzac oder oslodzic, versüßen); die geselligen Freuden an Godu oder Hodu (sudintell. Bog oder Boh, d. i. dem Gott der Gastmähler — Hod bedeutet: gesegene Zeit, feierliches Fest, Gasterei, Schmaus). Daß Gastfreundschaft tief in dem flawischen Nationalcharakter liegt, ist schon oben gesagt worden.

Dem ruffischen Uslad scheint ber lithauische Ragutis zu entsprechen, ber, nach Lasicki, bei ben Ruffen auch Zosim genannt worden sein soll (Narbutt p. 15, 16). Lasicki gibt jedoch bei Naruszewicz Zosim als einen Beinamen Babilo's an, welcher Gott ber Bienen sein soll.

Dem flawischen Godu entspricht die lithauische Bottin Gon du (Narbutt p. 72). Die Gaftfreundschaft hatte ihr Symbol an bem

lithauischen Götterpaar Numeias und Poskia; die bei den Samogiten Swecias und Wiesnia hießen (p. 99).

Die Verhältniffe ber Slawen in Europa unter so vielen wogenben und kriegerischen Nationen brachten es mit sich, daß troß ihrer angebornen Friedensliebe oft ein großer Theil ihres außerhäuslichen Lebens dem

#### III. Kriege

geweiht war. Doch mar bieg größtentheils nur ein Bertheibigungsfrieg. Eroberungs- oder überhaupt Ungriffskriege unternahmen die Glawen im Bangen nie, wiewohl bei einzelnen Bolferichaften fich Opuren bievon vorfinden (Šafařjk »Starožitnosti" I., p. 437. Macieiowski »Glaw. R. G." I, p. 187 et segg.). Bei Kopitar heißt es: Slavi rem rusticam vel civilem satis quidem recte exercebant, at militarem plane neglexerant, e sua metientes aliorum aequitatem et justitiam ("Glag. Cloz." p. XXX). Bieraus ift leicht erklarlich, baß fich bei ben Glawen nicht einmal eine eigentliche Kriegsgott beit vorfindet. Uls Ochubaötter bes Rrieges werden zwar viele mythifche Befen genannt, allein diese find es nicht ursprünglich und eigens, fondern jufolge ihrer Eigenschaft als Licht- und Sonnengötter, k. B. Swatowit, Rugiewit, Radegast u. f. w. Bom Radegast als Kriegsgott fagt Appendini bei Kollar ("Wyklad." p. 129): "Radagasto significa il Dio ministro delle guerre dalle voci Tracie o Illiriche Rat, Ratitse, guerra, guerregiare e Gast o Gost ministro prefetto ed anche signore." Zedoch pflegten wohl bie Glawen viele Bildniffe ber Götter auf Stangen mit in bas Feld zu nehmen (Bandtkie I., p. 107). Sieher gehoren auch die heiligen Standarten, g. B. die Staniza bes Swatowit zu Arcon, vielleicht Stawniza genannt, ba man g. B. in Krain beilige Fahnen noch heut zu Tage Stawniza zu nennen pflegt (Kollar "Wyklad." p. 104). In einigen flawischen Provinzen befaßen die Glawen große Sturm- und Kriegeglocken, 3. B. am baltischen Meere, und in Lithauen scheint Wurpas die Gottheit des Candfturmes gewesen zu fein (Narbutt p. 95). Einzelne Kriegsgottheiten finden fich wohl bei einigen flawischen Stämmen, &. B. bei ben Krainern war Yorik, bei ben Lithauen Kawas (b. i.

ber Krieg) eine Kriegsgottheit (Narbutt I., p. 12), allein fie find im fpatern Mythus von fehr untergeordneter Bedeutung, wiewohl Kawas (bei den Preußen Kaous, bei den Letten Zwerinne), auch unter dem Ramen Chaurirai, Chaulas, Kaulas vorkommend, ursprünglich ein Sonnengott, vielleicht das Symbol ber Frühlingssonne war. Mit ihm begann bas lithauifche Jahr. Der Monat Darg führte feinen Mamen (Ibid. p.f.298). Unton ("Erfte Lin." p. 46, 84) gibt mit mehreren Undern Woda (Wodan) als eine Kriegsgottheit aus, die fich auch unter den Prillwiger Bogenbildern befindet (Vohda) (fig. 4). Wenn diefe Lefeart auch richtig mare (benn die Runen geben vielmehr Vitha, den Genitiv von Wit, wobei alfo "Bild" oder "Geite" hinzugudenfen ift), fo ift babei an ben fandinavifch = germanifchen Odin-Wodan gar nicht zu denken, obicon v. Parrot bei ben Lithauen Spuren von bem Odin-Rultus findet, benn letteres ift aus bem biftorifchen Berhaltniß bes fandinavifch-germanischen Nordens zu Lithauen und Rußland leicht ju erklaren, und die Geftalt bes bortigen Woda ift burchaus ohne alle Attribute einer Kriegsgottheit: fonbern Woda bedeutet dann ben Unführer (von bem flawifchen Woditi, führen, anführen, Wodz, der Unführer, Wodza, die Unführung), wie bas noch heut zu Tage im Glawischen gebräuchliche Wort: Woiwo de (Wojewoda, Wog-woda) urfprunglich Rriegsbeer - Unführer bedeutet (wog, woj = Rriegsheer, wojna, ber Rrieg). Much ber Boda, ber nebft Lada und Lel am Lysiagora verehrt wurde, erwies fich oben als Wit. In der "Roniginhofer Sandichrift" jagt die Personifikation der Furcht, Tras, die Feinde vom Ochlachtfeld (Tras ie hnase z boisce - p. 84), und p. 104 heißt es:

> Blottich Cmir bricht vor mit seinen Sausen, — Tras bricht mit hervor aus Balbesschatten (Sniem zo stienew lesniech wyrazi Tras) Tras ersaßt bes Feinbes zahllese Sausen. (Tras osiody detne voie vrahom).

Bie die alten Glawen ihrem religiösen Grundcharafter zufolge Alles auf die Götter bezogen, beweisen in Sinsicht bes Kampfes und ber Kriege viele Stellen der Königinhofer Gedichte, besonders Zadoj und Čestmir. Als Beleg mögen aus letterem Gedichte folgende Stellen hier ihren Plat finden (adit. Swoboda p. 60 et sogq.).

"Führ' mein heer zum Rampfe Costmir! Schimpflich ruft ber aufgeblas ne (naduty) Wlaslaw uns zum Rampf. Auf ftand Cmir und Freud' erfüllt ihn, Freudig nimmt den schwarzen Schild er Mit zwei Uren, sammt der Streitart, Und den helm, ben nichts durchdringet (nopronikawy holm).

Unter alle Bäume Legt er Göttern Opfer hin. (I pode wie drva wlozie obieti bohóm).

Wojmir tritt heraus zur Morgenfrische (w blahodans intro). Wojmir mit der holdgestalten Lochter Und er sieht den Lobseind Kruvoj bluten.

Opfer wollt' ben Gottern Wojmir bringen hier jur Stell im felben Sonnenschritte. (I chtieše Voimir obiet wzdáti bohém w siemže miéstie, w siemže krocie slunce). Muf nun, Wojmir, auf! so ruft ihm Čestmir, Unfere Schritte eilen fort jum Siege Ueber Wlasiaw; Göttern biene fpater Götter wollen Wlaslaw nieberfcmettern. (--- Prodli w službě bohóm bozi chtieiu stepati Wlaslaw) Def erfreut fich Wojmir warm und innig, Ruft vom Fels zum Walb mit lauter Stimme, Ruft aus traft'ger Reble gu ben Gottern, Und bes weiten Forftes Stamm' erbeben : "Burnt nicht Götter, gurnt nicht eurem Diener, Dag er nicht fein Opfer heut entgunbet. (Neziařte sie bozi swemu sluze iž nepáli obiet w dnešniém slunci) Gottern foulben wir bas Opfer - alfo Cestmir — auf ben Feinb, nun gilt's ju fturmen, Jeto fdwinge bich auf fcnelle Roffe, Fleug burch Balber bin, mit Birfchesfprungen Dort zum Eichwald: bort ein Fels am Wege, Lieblingssit ber Götter: bring' auf seiner Soh' ben Gottern Opfer, beinen Rettern,

Für ben Sieg, ber hinter, gar ben Gieg, ber vor und. Ch es fund geworben (neže sie poznaie), Daß bie Sonne fortschritt (ze alunce pokroci) Auf ber himmelsfefte (natwordosti nebes), Bift bu bort jur Stelle Ch im zweiten Schritte (vterym krokem) Bormaris ging bie Sonne, Ch' fie ging ben britten, De bes Balbes Bipfeln 3ft bas heer jur Stelle, Bo bein Opfer mallet, Ballt in Rauches Saulen, Unb porübergiebenb Bengen fic bie Beere (Kdie obiet povicie tvoie w slúpech dýmu i pokoři sie Wše voiska tudy iduce) Wojmir fowinget fic anf fonelle Roffe, Fleugt burch Balber bin mit hirschessprüngen Dort zum Eichwald, bort zum Fels am Bege, Bunbet Opfer auf bem gelfengipfel Göttern, feinen Rettern - -Opfert ihnen eine muntre garfe - -Und es flammt bas Opfer Und bie Beere nahen - -Mann für Mann gieht einzeln, Baffen in ben Sanben Manu für Mann vorüberschreitenb Ruft jum Opfer Breis ben Gottern. (Prokný ida kol obieti bohovóm slávu hlásaše).

#### IV. Bom Rulturleben ber Glamen.

Wenn der Krieg negativ, die Viehzucht und der Ackerdau affirmativ den alten Glawen die Möglichkeit eines geselligen Lebens verschafften: so blieben auch die Früchte desselben nicht aus. Denn da das Leben des Einzelnen, so wie der Menschheit (als einer Brüdergemeinde), ein aus einem innern Prinzip sich Entwickelndes ift, das seinem ersten und

tiefsten Grunde nach in der Gottheit wurzelt, so ist es natürlich, daß das Geistige die Schranken des bloß Natürlichen durchbreche und sich besselben als Mittels bemächtige, um der Natur ihre angeborne, für das Geistige so gleichgiltige Leußerlichkeit zu benehmen und den eigenen geistigen Stempel aufzudrücken. Dieß gibt den Unterschied der natürlichen und geistigen Wirklichkeit, wovon die erstere im Vergleiche mit der letzteren todt ist, denn das Geistige als solches ist das wahre Wesen, das wahre Leben und Weben der Dinge. Die geistige Wirklichkeit entwickelt sich aber allmälig aus der natürlichen (d. h. (hier) der gedanken- und willenlosen äußern, bloß sinnenfälligen), und es gibt gewisse Produkte, in welchen unter dem Wuchte der Materie der Geist so gedrückt wird, daß kaum das schärfere Auge den innerlich thätigen Geist wahrnimmt, während bei andern die Strahlen des Geistes selbst das blödeste Auge erreichen und anregen. So z. B. bei Gewerben im Vergleiche mit der Wissenschaft und geistigen Religion.

Den Grad anzugeben, in welchem sich bie alten Glawen aus dem blogen Naturleben jum geistigen Leben emporgeschwungen haben, ift im Mugemeinen ungemein schwierig, wenn nicht gar unmöglich. Denn, um vieles Undere mit Stillschweigen ju übergeben, ift Die Zeit nichts Bleibendes, und basfelbe Bolt ift fich felbft in verschiedenen Zeitperioden ein Berschiedenes. Daher auch der Musbruck: Rulturber Slawen im Beibenthume, ein gang unbeftimmter ift. Baren ja boch viele flamifche Nationen im dreizehnten, vierzehnten Jahrhunderte noch Beiden, und der Geograf findet im hohen Norden und Nordosten Europa's und Ufien's noch heut zu Tage heidnische Bolker flawischen Ursprungs. Ferner ber ungeheure Landstrich, ben bie Glamen einst bevölkerten, welche klimatifche Berfchiedenheiten brachte er mit fic, die das geistige Leben bald beförderten, bald hinderten. Wie verschieden find endlich die einzelnen flawischen Bolferschaften in ihrer Betrenntbeit gewefen. Daber auch bie verschiebenften, ja fogar entgegengefesteften Unfichten über die Rultur der alten Glamen, indem die einzelnen Momente ber Charakteriftik ber Rultur berfelben nur fur eine beftimmte Beit, fur ein bestimmtes Bolf und in einem bestimmten Berhaltniß mahr und giltig find, und boch als allgemein giltig angenommen wurden. Go einfach und einleuchtend bas logische Befes ift, bag, mas von ber Urt gilt, nicht von ber Gattung gelten muffe, fo ift es bed

ungemein oft, besonders in Sinsicht der Darstellung der Kultur der heidnischen Slawen übertreten worden. Feste Merkmale der Gattung zu erhalten, erscheint als unmöglich, und der gegenwärtige Zustand der slawischen Archäologie, besonders in kulturhistorischer Sinsicht, verspricht noch lange nicht, zu etwas Mehrerem zu gelangen, als zu Merkmalen einer Vielheit.

Unter diefer Beschränkung laffen sich allerdings einzelne Momente bes Kulturlebens ber alten Slawen erörtern. Diefe sind:

#### 1. Gewerbe und Sandel.

Gewerbe und Sandel sind die ersten Produkte, in benen ber Menschengeist seine Macht über die Natur, diese seinen Zwecken gemäß formend, freier als beim Ackerbau und der Viehzucht äußert, indem ihn zu letteren gewissermaßen die Natur selbst zwingt, und jedes Gewerbe, selbst wenn es noch so mechanisch betrieben wird, ist, nach Jakobi, die Hülle eines erstorbenen Geistes, der es ursprünglich hervorrief.

»Rebft der friedlichen Beschäftigung mit dem Feldbaue, der Bienengucht, bem Birten- und Jagbleben (fagt Safarjk »Starožitnosti" I., p. 435) außerten bie Glamen überall Sinneigung zu Bewerben und jum Sandel. Nach ber lage ihrer lander und ihrer Berhaltniffe ju foliegen, fceint es, bag fie fcon in vorhiftorifden Zeiten einen gro-Ben Theil ber Sandelsgeschäfte zwischen Usien und dem westlichen Europa entweder gang in ben Sanden hatten oder doch vermittelten. - Bu Zeiten Berodot's blühten Gewerbe an dem, von den Glawen bewohnten Borysthones (Onieper, Beregina). Im erften Jahrhundert nach Christo werden windische, b. i. flawische Raufleute genannt, welche bes Sandels in fremde entfegene Lander wegen, am baltischen Meere Schifffahrt trieben. Daber entstanden in reicher Menge eine Bahl der reichsten und bevölkertsten Sandelsstädte icon feit unvordenklichen Zeiten durch fie. Alle bedeutendern Stadte und Stadtchen in Rufland, Polen, Pommern u. f. w. blübten ichon dafelbst lange vor Einführung des Christenthums, obschon sie des flachen und waldigen Landes wegen größtentheils aus Solk gebaut maren. - Daß fie in vielen Sandwerfen, namentlich im Zimmern, Schmieden, Bauen, Schiffen, Garben, in dem Riemerhandwerk, dem Bergbau und der Bilbhauerei u. f. w.

feine ungewöhnlichen Kertigkeiten erlangten, ift gewiß."- Bal. Barthold "Gefch. von Pommern und Rügen." 1839. I., p. 184 et seqq. und p. 298 : "Theils durch Geehandel, theils durch inlandischen Berkehr murbe eine Verbindung (ber Glawen am baltischen Meere) mit ben blühenden Staaten der Moslemin, jumal um das faspische Meer, unterhalten, bie fich burch die auffallende Menge an der gangen baltifchen Ruste gefundener arabischen Silbermunzen dokumentirt. — Die Vermittlung biefes überraschenden Verkehres zwischen ben Oftfeelandern, dem Kalifat und dem faspischen Meere ging burch die Chazaren und Bulgaren, murde dann durch die ruffischen Glamen, jumal von Nowgorod, aufgenommen, durch ftandinavische und flamische Schiffer weiter befördert, aber landeinwarts durch lechitische Zwischenhandler bis jur Rufte fortgeführt." - »Als Sandelsstadt mar besonders Wollin (Julin, Bineta) berühmt" (G. Kollar »Wyklad. k. Sl. Dc." p. 99-101. - Ueber ben Sandel ber Glawen in Macioiowski's »Pamietniki" II., p. 250. — Hartknoch p. 207 et segg.).

In hinsicht bes Bergbaues leitet Kollar ("Wyklad." p. 220) sogar viele technische Ausbrucke besselben von slawischen Burzelwörtern ab, als z. B. Flög von Plesky (Plosky), Schicht von Šik (ausgespr. Schich), Kuts von Kus, Kipricht von Kupry, Schwaden von čad, čadjm (ausgespr. Tschad, Tschadim), Meiter von Zmitar u. s. w., lauter slawischen Ausbrücken, welche mit den deutschen entweder eine identische oder doch spnonyme Bedeutung haben.

Die große Land- und Sandelstraße soll bei ben Glawen unter besonderem göttlichen Schuße gestanden sein. Die Lithauen kannten einen eigenen Weg-Gott Kielo — Dewas (Narbutt p. 97), so wie Bentis, den Schüßer der Reisenden (p. 101). Letterer kommt auch bei den Polen und Schlesiern vor (Tkany I., p. 37). Und bei den spätern Slawen war der hehre Gott Radegast selbst auch der Schußgott des Handels und der Kausseute ("Krok» II., p. 370).

#### 2. Runft.

Wenn das Gewerbe und beffen Lebensbedingung, ber Sandel, noch den sinnlichen Bedürfniffen des Menschen dienen: so unterscheibet sich von demselben durch ihre unmittelbare Bestimmung zu geistigern Zwecken die Runft. In ihr ift es dem sinnlichen Menschen ver-

gönnt, das Geistige zu schauen, und zwar, wenn die Kunft auf ihrem gehörigen Standpunkt steht, nicht bloß symbolisch, sondern unmittelbar. Auf diese Höhe schwang sich die Kunst bei den alten Slawen nicht. Sie überwanden weder die Form, noch erfasten sie vollständig den Inhalt. Daher, wenn das Innere vorherrschte und nach Leußerung strebte, das Leußere entweder in ungestalten oder grotesten Formen vorkam, oder bei einem geringern Inhalte die Form höchstens das sinnlich Reizende und Hübsche hervorbrachte. Die Hauptarten der Kunstgestalten bei den alten Slawen betreffen besonders:

### a) Die Plastik

Daß es die Slawen in der Skulptur 2c. ziemlich weit brachten, beweisen manche Götterstatuen, wie z. B. die des Swatowit, der Krasopani u. s. w., welche freilich unter vielen Miggestalten als seltene Ausnahmen steben.

Auch auf die Ausschmuckung der Tempel scheinen die Slawen, wenigstens an manchen Orten, keine gewöhnliche Mabe verwendet zu haben.

Bum Beweise für bas Befagte mogen folgende Stellen bienen:

- 1. In eadem (i. e. urbe Riedegost) est nihil nisi fanum de ligno artificiose compositum, quod pro basibus diversarum sustematur cornibus bestiarum. Hujus parietes variae deorum, dearumque imagines mirifice iusculptae, ut cernentibus videtur, exterius ornant etc. Ditmar VI., p. 150 ed. Wagner.
- 2. Et revera jacundum erat spectaculum, cum simulacra mirae magnitudinis et sculptoria arte incredibili pulchritudine caelata etc. »Vita S. Ottonis in Scrip. rer. germ.» ed. Ludewig (p. 503).
- 3. Erant autem in civitate Stetinensi Continae quatuor sed una ex his, quae principalis erat, mirabili cultu et artificio constructa fuit, interius et exterius sculpturas habens de parietibus prominentes, imagines hominum et volucrum et bestiarum tam proprie suis habitudinibus expressas, ut spirare putares et vivere, quodque rarum dixerim colores imaginum extrinsecarum nulla tempestate nivium vel

imbrium fuscari vel dilui poterant, id agente industria pictorum. — Cornua etiam grandia taurorum agrestia deaurata et gemmis intexta potibus apta et cornua cantibus apta, mucrones et cultros, multamque supellectilem preciosam, raram visu, pulchram in ornatum et honorem Deorum suorum ibi conservabant (Ibid. p. 680).

4. Erant quoque quatuor Sedini (Stetini?) fana seu centubernia variis avium, bestiarum et hominum imaginibus tam sculpta quam picta adeo artificiose, ut mireris istius seculi ingenia (Ekhard »Mon. Jutreboc.»).

Wenn es nun auch möglich ware, daß diese und andere plastische Kunstwerke nicht von Slawen selbst, sondern denselben entweder durch Handlungsverbindungen zu Theil wurden, als Beute zugekommen, oder von Fremden auf Anordnung der Slawen hergestellt worden sind: so beweiset doch der Umstand, daß derlei Kunstwerke in den Tempeln der höchsten Götter aufgestellt waren, die Anerkennung ihres Werthes von Seite der Slawen, das erste Haupterforderniß der Kunst.

#### β) Musit.

Für das Gefühlsleben, welches die Glawen im Allgemeinen führten, besonders, wenn man auf den fanften Grundcharakter berfelben blickt, mar die Mufik der angemeffenfte Musdruck. Doch legte berfelben die hervorbringung und Bezwingung bes Technischen nicht wenige Ochwierigkeiten in ben Weg, baber auch ber Befang es mar, in welchem die Glawen unter allen Urten der Musik am meiften fic auszeichneten (Safarjk »Staroż. Slow." I., p. 436). J. Grimm fagt in feiner "Berb. Gramm." p. 14: "Alle flawischen Stamme fcheinen von Natur bichterifch begabt, ju Befang und Reigen aufgelegt. Ihre Lieder zeichnen fich burch ftille, tiefe Empfindung aus." Und W. Gerhard fpricht im Vorwort zu feiner "Wila" fich babin aus. baß ber unbefangene Lefer Unakreon's und Somer's Beift mit Staunen lebendig in den Frauen- und helbenliedern eines flamischen Bolkerstammes (ber Gerben) erblickt (Ugl. Kollar »Wyklad ku Slawy Dcere." Pesth 1832, p. 224). Die reichhaltigen Sammlungen flawifcher Nationalgefange, auf welche bie Glawen nun ftolk fein konnen, maden alle weiteren Beweise überfluffig (G. oben G. 52-56 bie Literatur).

## y) Poesie,

und biefe ift es auch, mit welcher fich bie Glawen mit allen Nationen meffen konnen. Freilich ift aus bem bochften Alterthum wenig auf uns gekommen, aber man erkennt auch ex ungue loonem. Alle Sauptarten ber Poefie brachte ber flamifche Beift in feinem Gefühlbleben bervor (Macielowski »Pamietniki Słowian." Petersburg u. Leipzig, 1889, p. 39: »Die Poefie und ihre Refte." - Wiszniewski "Hist. lit. Polsk." p. 197: "O poezyi i mianowicie o pieśniach." — "Gefchichte ber flawischen Gprache und Literatur nach allen Munbarten," von P. J. Safarjk. Ofen, 1826). Bollte man tubne Vermuthungen wagen, fo liegen fich manche lyrifche Elemente im flawischen Mothus auffinden, j. B. Wel (Weles, Wolos, von bem icon oben bie Rede war) wird auch als ein Liebhaber ber Musik und bes Gesanges angeführt. Ohlas, b. i. bas Echo (bie Echo), war feine Beliebte, und Wacerad's "Mater verborum" fest ihn gleich Pan und fagt von ihm aus: "Primus calamos cera conjungere plures instituit (Jungm. "Blown." V., p. 57). Ein ibillifches Birtenleben ber alten flawischen Gotter und ein golbenes Zeitalter ber unter ihnen lebenden Menfchen konnte eine poetische Ibeenaffociation leicht mit dem Gefagten verfnüpfen.

Schon dieß Faktum, daß die Glawen in Sinsicht ber Werke der Dichtkunft mit jedem andern alten Volke kuhn in die Schranken treten können, hatte zufolge des Studiums des menschlichen Geistes schon längst zu der Ueberzeugung führen sollen, daß ein solches Volk unmöglich eine armliche, unzusammenhängende Mythologie haben könne. Was Swododa ("Königinhofer Sandschrift" IX) von dem Einen slawischen Volke, den Vöhmen, sagt, gilt von Allen. "Alle Volksbildung ging von begeisterten Sehern, von reich begabten Dichtergeistern aus. Daß das beim — Slawen — nicht anders gewesen, das zu schließen, gebot nicht allein die Rücksicht auf die allgemeinen Gesetze menschlicher und nationaler Vildung, sondern hier noch überdieß die Eigenthümlichkeit des Volkes, das vor allen sich auszeichnet durch die Liebe zum Gesange. Die thatenreiche Vorzeit konnte unmöglich an so kräftigen Geistern, wie jene waren, die sie schufen, vorübergegangen

fein, ohne wie zu mannhafter That auch zum erhebenden Preise im Liebe und im Borte zu begeistern." Es ift auch bieß eine allzu wenig bekannte Thatfache, bag, fo wie die griechischen Bolker ihre Rapfoden und bie Germanen ihre Barben hatten, auch die flawischen Nationen En El i f de Di d ter foon im bochften Alterthume befagen, welche theils Befühle, theils Thaten ber Borgeit mit lieblichem Befange außerten und verfundigten. Und wie bas Gefühlsleben fo Manches eint, mas die fpatere Borftellung trennt, fo gibt es auch Beweise genug, bag flawische Krieger felbft ihre Thaten befangen. Go fagt Bielowski in der Erklärung von Igor's Zug gegen die Polowcer (»Wyprawa Igora na Połowców." Cemberg, 1833, p. 29): "Bojan, auf melden fic der Urheber dieses Besanges einigemal so schon (tak pieknie) beruft, foll ein berühmter Ganger in Rufland gemefen fein, deffen poetische Schöpfungen bas Borbild jeder Befangeverherrlichung durch die fpateren Dichter gewesen waren. Es ware jedoch möglich anzunehmen, daß man in jenen Zeiten Bojani im Allgemeinen Ganger nannte, welche die Kriegszuge ber Fürsten und die ausgezeichneten Thaten ber Belben besangen. Man könnte aus diesem Gesange selbst die Beweise dafür nehmen - man konnte aber auch nicht ohne Grund behaupten, daß Bojani jum Theil felbst Krieger waren, wie bieß auch ihr Name anzeigt (Woi ober Boj, bas Kriegsheer; Wojan ober Bojan, ber Rrieger). Go oft daher ber Ganger von Igor's Bug bes Bojan erwahnt, fügt er immer hingu: Wieszczy (b. i. der Berkundenbe, Biffende, Vates) ober Piestworca (b. i. Dichter, Lieberschöpfer), als ob er bamit anzeigen wollte, bag nicht alle Bojane auch ichon Dich. ter (wieszczami) maren. Wenn er die Behendigkeit und die Selbenthaten Waeslaw's, bes gurften von Omolenst, preifet, fagt er, bag eine dichtende Geele (wieszcza dusza) feine Stirn belebte. B. Zaleski gibt in feinen Elegien (dumki) an, bag bie Belben ber Ufraine jum Theil auch verherrlichte Bolksfanger maren. Chmiolnicki, Kosiński, Mazeppa und Undere haben thatenvollbringend (bijac się) zugleich auch Gefänge hervorgebracht, welche bis auf unsere Tage in Fragmenten im Munde unferes Volkes wiederhallen und die Bafis der schönsten Produkte unserer Nationalpoeffen maren" (Agl. Z. Pauli "Piesni ludu rusk. w Gal." Lemb. 1839, p. 103. - Šafařik »Geschichte d. flaw. Gpr. u. Lit." p. 303).

Die wichtigsten Stellen (im Buge Igor's, edit. Hanka), wo Bojan ermahnt wird, find folgende: "Beginnen foll bas Lied nach den Gefdichten diefer Zeit, und nicht nach Bojan's Dichtung. Denn Bojan, ber Geher, wollt' er Zemanden fingen ein Lieb, so schweift sein Geist burch Balber, wie ber graue Bolf auf ber Erbe, wie ber blauliche Abler unter den Bolten" (p. 59). "Aber Bojan, Bruder! ließ nicht gebn Falten gegen Schwanenschwarme los, sondern legte feine feberstarken Finger auf die lebendigen Saiten, und von selbst klangen sie den Ruhm der Fürsten" (p. 60). »D Bojan, du Nachtigall der alten Beit, o bag bu befangeft biefe Ocharen - bu gottlicher Dichter Bojan, Weles' Enkel, du hatteft es befingen follen" (p. 61). »Diesem fang Bojan icon fruber, ein finniger Geber und fagte: Micht ber Kluge, noch ber hurtige, und war' er hurtig wie ein Vogel, vermag Gottes Fügung zu entgeben" (p. 76). »Bojan, der Urheber der Gefange von ben Thaten der Swatostamen - sagte: - Uebel geht es bem Ropfe ohne die Schultern, übel dem Körper ohne den Kopf, übel dem ruffischen Canbe ohne Igor" (p. 79).

Diese Undeutungen werden burch die That, b. i. Aufweisung eines bergleichen Befanges, zur vollen Gewißheit erhoben. Es ift bieß bas epische Gebicht Zaboi, aus ber burch 28. Sanka (1817) aufgefundenen und herausgegebenen "Königinhofer Handschrift" (Králodworský rukopis), einem, leider nur zu fragmentisch auf uns gekommenen, altflamifchen (bohmifchen) Liebercnellus (G. 52). Begeiftert fpricht von diesem Liebercoffus ber deutsche Ueberfeger und Berausgeber, der geniale A. Swoboda ("Königh. Handschrift." Prag, 1829. XI): »Banta's glucklicher gund befriedigte die Gehnsucht (nach fraftigen Rlangen, die von den Thaten und Geschicken bes Bohmenvolkes Runde geben), zeigte uns, mas auch hierin die Rraft ber Czechen gegolten. Daber die Begeisterung, mit der die feltsam herrliche Erscheinung, bas glanzende Licht aus unferer Vorzeit, begrüßt wurde. Diese war aber noch überdieß burch ben Werth ber Dichtungen an fich, auch ohne Rudficht auf Ort und Zeit, welchen fie entstammten, gerechtfertigt. Benn der Teutiche mit freudigem Gefühle auf feine Belbenbucher, auf sein Nibelungenlied, auf seine Minnelieder blickt, der Erfe auf feinen Offian, ber Spanier auf feine alten Romangen von bem großen Ruyz Diaz el Cid Campoador, ber Ruffe seines Igor's

fein, ohne wie zu mannhafter That auch zum erf Achotworenia") Liebe und im Worte zu begeistern." Es ift auch ab neuern Gefangen bekannte Thatsache, daß, so wie die griechisch ... auch die Manner des n und schon Homer's Beund bie Germanen ihre Barben hatten, En Elifche Dichter icon im bochften? e ber Dichtkunft am beften Gefühle, theils Thaten ber Borgeit pt im engenden Bett bes Runft-Ler ber herrlichften Bebilbe freuen, und verfündigten. Und wie bas die fpatere Vorftellung trenn. Dunkel einer engherzigen Aufklarung flawifche Rrieger felbst ihre gehmt: fo braucht ber Bohme nicht mehr der Ertlarung von Igor's gann fie mit freudigem Stolze erheben, benn na Polowców." Ler Beiten feine Roniginhofer Sanbichrift der Urheber Diefes Jagen In ungemein anmuthigen Krafttonen brudt foll ein berühm gebanten in feinem meifterhaften Gefange: »Kralo-Schöpfunge Hankowi" (»Wýklad ku Slaw. Dc." Pefth, (1) aus, z. 23.:

baß v — Řek má Homera, s Bardy si hrá Němec wel – Kde Hekla soptj tamt? Ossian zněge: Gen naš uchem Wnuk darmo bystrým Háge němé Slowanú nesléchá — —

> Wy wěštci dáwnj, gimž zwuky Buh w gazyk Wkládal, by swan wy w ně ste duší wdechli; Hlahol co perwy ste slawenský W šat stoletj winuli, kde pak ste? — —

Aita! co slyšjm od Dworu Králowé Prst s oblaku čnj, ted' wece gsau cosi: Patřjm a w mhle zmizlo heslo Přjteli! přjteli! tam se berme. — — —

Diese Königinhofer Sanbschrift ist ebenfalls eine ber wichtigsten Urkunden für den Geist des slawischen Mythus. Denn viele Gesange bavon betreffen die Zeit, wo das Christenthum sich siegend über das Seidenthum erhebt, und ertönen deshalb von den letten Kraftanstrengungen des siechen Seidenthums. Wenn es schon tief ergreift, wenn man z. B. in »Vita S. Ottonis» ("Scr. rer. Bamb." ed. Ludewig, p. 503) lieft: "Et revera jucundum erat spectaculum, cum si-

bus, per descensum cujusdam pontis igni cremanda, adstantibus idolorum fautoribus et magno ejulatu, uccurreretur ac iniqui patriae subversores per ponntur, acclamantibus: aliis vero sanioris consilii utibus: quia, si dii essent, semet ipsos desenucum ipsi taceant, nec de loco, nec tracti moveanusu ac vitali spiritu penitus carere probentur": so wird ungemein erhöhet, wenn man den held Záboi selbst ahnlichen Situationen erblickt. Da dieser epische Gesang so viele mythologische Momente enthält, so mag er — überdieß noch als Beweis, daß bei den Slawen helden und Sänger oft dieselbe Person waren — zum Theil hier seinen Plat sinden (edit. Swododa p. 70 et seqq.):

Aus bem schwarzen Walbe ragt ein Felsen, Auf ben Felsen fleigt ber farte Zaboj, Uebersieht bie Ganen nach allen Seiten —

— Lange fist er, brûtet lang im Grame, Und er rafft sich auf nun gleich dem hirsche, Rieder durch den Wald, den weithin oben, Eilet rüftig fort, von Mann zu Manne, Eilt von held zu delb im ganzen Lande, Spricht zu allen heilig furze Worte, Reiget sich ben Göttern (Pokloni sie bohom), Eilet dann fort zu andern.

Sammelten im Schwarzwald sich die Männer Her zu ihnen Zaboj,
Führet sie zum Khale
Führt im weiten Forste
Sie zum tiessten Thale,
Tief hinad von ihnen
Tiefab stellt sich Zaboj,
Nimmt die helle Zither: (Wze warito zwučno)
»Männer, Brüberherzen
Mit dem Flammenblick!
Euch ein Lieb sing ich,

und der alten Gesänge von Wolodimir (»Drewnyja Stichotworenia") sich rühmen mag, wenn der Serbe in ältern und neuern Gesängen darthut, daß der Thaten kräftigen Vollbringern auch die Männer des Liedes zur Seite stehen, wenn sich aus diesen und schon Homer's Gesängen bewährt, daß die herrliche Blume der Dichtkunst am besten gedeiht im freien Raume der Natur, nicht im engenden Bett des Kunstgärtners, wenn sich alle diese Völker der herrlichsten Gebilde freuen, erschaffen von einer Zeit, die der Dünkel einer engherzigen Ausklärung als roh und bildungslos versehmt: so braucht der Böhme nicht mehr die Augen zu senken, er kann sie mit freudigem Stolze erheben, denn er darf dem Besten aller Zeiten seine König inh o ser Hand schrift an die Seite stellen." In ungemein anmuthigen Krafttönen brückt Kollar ähnliche Gedanken in seinem meisterhaften Gesange: "Kralodworský rukopis. Hankowi" ("Wýklad ku Slaw. Dc." Pesth, 1832. p. 514) aus, j. B.:

 Řek má Homera, s Bardy si hrá Němec Kde Hekla soptj tamt' Ossian zněge:
 Gen naš uchem Wnuk darmo bystrým
 Háge němé Slowanú nesléchá — —

Wy wěštci dáwnj, gimž zwuky Buh w gazyk Wkládal, by swan wy w ně ste duší wdechli; Hlahol co perwy ste slawenský W šat stoletj winuli, kde pak ste? — —

Aita! co slyžým od Dworu Králowé
Prst s oblaku čnj, ted' wece gsau cosi:
Patřým a w mhle zmizlo heslo
Přiteli! přiteli! tam se berme. — —

Diese Königinhofer Handschrift ist ebenfalls eine ber wichtigsten Urkunden für den Geist des slawischen Mythus. Denn viele Gesange bavon betreffen die Zeit, wo das Christenthum sich siegend über das Seidenthum erhebt, und ertönen deshalb von den letzten Kraftanstrengungen des siechen Heidenthums. Wenn es schon tief ergreift, wenn man z. B. in »Vita S. Ottonis" ("Scr. rer. Bamb." ed. Ludewig, p. 503) liest: "Et revera jucundum erat spectaculum, cum si-

mulacra — abscissis manibus et pedibus, esossis oculis, ac truncatis naribus, per descensum cujusdam pontis igni cremanda tradebantur, adstantibus idolorum fautoribus et magno ejulatu, ut diis suis succurreretur ac iniqui patriae subversores per pontem demergerentur, acclamantibus: aliis vero sanioris consilii e contra protestantibus: quia, si dii essent, semet ipsos desendere possent, sed cum ipsi taceant, nec de loco, nec tracti moveantur, omni sensu ac vitali spiritu penitus carere probentur": so wird bieß Gesühl noch ungemein erhöhet, wenn man den held Zaboi selbst in ähnlichen Situationen erblickt. Da bieser epische Gesang so viele mythologische Momente enthält, so mag er — überdieß noch als Beweis, daß bei den Slawen helden und Sänger oft dieselbe Person waren — zum Theil hier seinen Plaß sinden (edit. Swododa p. 70 et seqq.):

Aus bem schwarzen Walbe ragt ein Felsen, Auf ben Felsen fleigt ber farte Zaboj, Uebersieht bie Gauen nach allen Seiten —

— Lange fist er, brutet lang im Grame, Und er rafft sich auf unn gleich dem hirsche, Rieder durch den Wald, den weithin öben, Eilet rüftig fort, von Mann zu Manne, Eilt von held zu helb im ganzen Lande, Spricht zu allen heilig kurze Worte, Neiget sich den Göttern (Pokloni sie bohom), Eilet dann fort zu andern.

Sammelten im Schwarzwald sich die Männer her zu ihnen Zádoj,
Führet sie zum Thale
Führt im weiten Forste
Sie zum tiessten Thale,
Tief hinad von ihnen
Tlesab stellt sich Zádoj,
Nimmt die helle Zither: (Wze warito zwučno)
»Männer, Brüberherzen
Mit dem Flammenblicke!
Euch ein Lieb sing' ich,

Sing' aus tiefftem Thalgrund (pieiu - piesen), Bohl vom Bergen geht mir's, Bobl von tiefftem Bergen, Das in Gram verfunten, Bing jum Ahn ber Bater (Otčjk zaide k otcem) Lief jurud im Erblanb Die verwaif'ten Rinber, Ließ vermaif't bie Liebchen Und zu Diemanb fagt er: -Bruber (Batio), fprich gu ihnen Du mit Baterworten. -Und ba kommt ber Frembling (cuzi) Dit Gewalt in's Erbland, Und mit Fremblingeworten (cuzimy slowy) Dier gebeut ber Frembling, Und mas Sitte bort ift, Dort im Fremblingelanbe, Morgens bis zum Abend (ot iutra po wecer) Sibt au mahren folgfum Rinbern fo wie Frauen. Gine Chegenoffin Soll mit une von Wesna Beh'n bis jur Morana. Ans ben Sainen trieben fie bie Sperber Und ben Göttern, fo bie Frembe ehret, Mußten wir uns neigen, Ihnen Opfer bringen (obiecati obiet), Durften por ben Gottern Micht bie Stirne folagen, Richt im Zwielicht ihnen Speifen bringen. Bo ber Bater Speisen bracht ben Göttern, Bo er hinging, Lobfang anzuftimmen, Ja fie fallten alle Baume, Sie zerfchellten alle Götter. (Nesmiechu se bjti w čelo přede bohy ni w súmrky iim dawati iesti, kam otčik dáwaše krmie bohóm i kamo k niem hlásat chodiwaše, I posiekachu wše drwa i rozhrušichu wše bohy.)

Zaboj, ba bu fingeft, Singft bas Berg jum Bergen Mitten aus bem Grame, Singft bein Lieb wie Lumir, Der mit Bort und Sange Rührt ben Wysehrad und alle Lanbe So bu mich, bie Bruber all. Ja bie Götter lieben wackern Sanger (Ai piewce dobra miluiu bozi), Singe, benn bir warb's gegeben Ben beu Feinb in's Berg gu fingen. (Piei ty, tobie et nich dáno pieti w srdce protiw wrahóm.) Záboj blidet auf bes Sláwoj Gluthentbrannte Blide, Und befturmt fortfingend ihre Bergen.

Und gradaus bricht Zaboj Borwärts gleich dem Hagelweiter, Und hervor bricht Slawoj In die Flank, wie Hagelwetter, "Brüder, sieh, ha biese Malmten uns die Götter, Diese fällten uns re Bäume, Scheuchten aus dem Hain die Sperber, Sieg verleihen uns die Götter.»

Ueber Mittag schritt bie Sonue,
Ueber Mittag näher schon zum Abend,
(Slunce přeide poledne
ot poledne iuž na pól k wečeru)
Und noch war gefämpsel,
Und nicht hier, nicht borthin ward gewichen;
So ward hier gefämpset von Záboj,
So ward bort gefämpset von Slawoj.
"Fahr' zum Bies du Würger,
(Aj ty wraze, dies w tie)
Was sollst unser Blut du trinken."
Záboj sast die Streitart (mlat),
Ludiek springt zur Seite,
Záboj schwingt die Streitart hoch in Lüsten,

Birft fie nach bem Feinbe:
Fleugt bie Art bem Feinbe nach;
Und ver Schilb (ščit) zerspringet
Hinterm Schilbe auch zerspringet,
Ludiek's Brust zerspringet,
Bor ber wucht'gen Art erschreckt bie Seele,
(Ulečo sie duše tiežka mlata)
Ja bie Art entrafft bie Seele,
Trägt hinaus in's Heer sie wohl fünf Lachter
(I mlat i dušu wyrazi
i zaneso piet siehów u woisku).

"Bruber, ha, uns haben Götter Sieg verliehen" (Ai bratfio bozi ny wicostwiom dafichu).

"Bruber, bammern fieh' ben Berg, Sa, bie Götter haben Dort une Sieg verlieben! Sharen fdmarmen bort von Seelen hier und bort von Baum ju Baum, Bange zagt vor ihnen Bilb unb fcheu Beflügel, Rur bie Gulen icheuen nimmer. Fort jum Berg , begrabt bie Leichen, Bringt ben Göttern Opferschmaus. Bottern bort, ben Rettern, bringt Reicher Opfer Fulle bar, Stimmet an ihr Lieblingelieb, Beiht bie Behr erfchlag'ner Feinde ihnen." (Tamo i wiele duš tieká siemo tamo po dřewech, Jich boié sie ptactwo - boie sie - plachý zvieř; iedno sowy neboie sie. Tamo k wrehu pohřebat mrch dát pokrm bohowóm, i tamo bohóm spasám dáti mnostwié obieti. a iim hlásat milých slow i iim orazie pobitých wrahów.)

### 3. Biffenfcaft.

Ueber das Wissen der alten Slawen herrschen fast allgemein die der Wahrheit oft geradezu entgegengesetten Ansichten. Denn man hält entweder dasselbe ganz für Null, oder läßt die einzelnen Lichtblicke desselben erst in spätern Zeiten von Fremden den Slawen zu Theil werden. Aber es läßt sich im Gegentheil behaupten, daß gerade im tiefern Alterthume die heidnischen Slawen eine selbstsändigere und tiefere Bildung hatten als in spätern Zeiten, wobei man natürlich nicht an eine allgemeine Bildung, d. i. an ein entwickeltes Bewußtsein bei jedem Einzelnen oder doch der größern Menge denken kann; denn eine solche kennt überhaupt das gesammte Alterthum nicht, und kann selbst die Gegenwart noch nicht ihr Eigenthum nennen.

Wie bei allen heidnischen Völkerschaften des Alterthums in den Priestern sich das gesammte Volksbewußtsein koncentrirte, und wie diese durch das theoretische Element auch Herrn des praktischen im Volke waren: so war es auch bei den alten Slawen. Diese Behauptung sindet in so manchen einzelnen Erkenntnissen des bereits über den slawischen Mythus Gesagten ihre Bestätigung, wobei hier nur an Helmold's Worte (I., cap. XXXVII. p. 31): Major flaminis quam regis veneratio apud ipsos est — und an den religiösen Grundton im slawischen Volkscharakter überhaupt erinnert wird. Doch sind auch in dieser Hinsicht die eigentlichen Priester von den, besonders in spätern Zeiten überhand nehmenden Zauberern wohl zu unterscheiden, auf welchen Unterschied schon oben (T. 1) ausmerksam gemacht wurde.

Die einzelnen Momente, aus welchen fich die Vorstellung von ber Beschaffenheit des Biffens der Priefter der Slawen folgern läßt, find etwa folgende:

1. Sie gaben Orakel und standen den Beissagungen vor, hüteten sich aber babei wohl, ihre Subjektivität hervortreten zu lassen, indem sie von den symbolischen Naturgeistern gesenkt zu werden vorgaben. Diesen Sinn haben Helmold's Worte im 2. B. cap. 12 (p. 90): Rex apud eos modicae aestimationis est, comparatione flaminis. Flamen enim responsa perquirit et eventus

sortium explorat. Flamen ad nutum sortium et porro rex et populus ad illius nu tum pendent." Durch die Fiftion eines folden objektiven (b. i. ihnen nach ihrer Darftellung), von bobern Befen gegebenen Biffens brachten fie im Bolfsbewußtfein bie Borftellung ber Unbeschränktheit besselben so wie die Unmöglichkeit irgend einer subjektiven Ginfprache bervor. Gie gaben fich bloß als Organe einer Stimme aus, welche bas tief in jeder Menfchenbruft gelegene Bewußtfein ber eigenen Odmache und Befdranktheit, und baber besonders der, jeder Belehrung darüber entbehrenden, heidnischen Naturmenichen als absolut anzuhören und zu befolgen barftellt. Daß man eine folde Allwiffenheit den flawischen Prieftern zuschrieb, leuchtet aus ben naiven Worten hevor, welche Stryjkowski in feiner "Chronit" (p. 155) ausspricht. Gie lauten : »Duifburg schreibt, daß Triwe oder Kriwe, b. i. ber oberfte Priefter ber heidnischen Preußen und Lithauen, Kenntniß aller Dinge gehabt (miał wiadomość wszystkich rzeczy), fo daß felbst die Eltern oder Bluteverwandten eines Verftorbenen, welche ber Meinung waren, baß jebe Seele auf ihrer Reise in bas Jenseits burch bas Saus bes Kriwe manbern muffe, ihn befragten, ob er an einem bestimmten Tage ober in einer bestimmten Nacht, in welcher ber Tobesfall geschah, einen fo und fo beschaffenen Menfchen, in einem folden Unzuge, in welchem fie den Berftorbenen verbrannten, gefehen habe, als er burch fein Saus fchritt. Diefer Kriwe bestimmte nun fogleich, ohne jede zweifelhafte Deutung, Die Form, Geftalt, Rleidung, Familie, ja felbst bie Gewohnheiten jenes Berftorbenen, wenn er auch zuweilen funfzig bis hundert Deilen von dem Sterbeorte entfernt mar. Bur größern Gewißheit wies er noch bie Spur (znak) vor, welche die Geele, als fie bei feinem Saufe vorüberging, mit ber lange ober bem Gabel, ober überhaupt mit ber Baffe, womit fie ihn verbrannten , gemacht und juruckgelaffen bat."

2. So wie die etymologische Verwandtschaft zwischen den Ausbrücken Kniez (xiadz, ksiadz, Priester) und Knjze (xiaże, ksiaże, Fürst) auf die einstige Identität beider dadurch ausgedrückten Begriffe hinweiset (wovon schon oben die Nede war), so ist es auch die etymologische Verwandtschaft zwischen den Ausbrücken kniez, knjze und knjha (Buch, oder als Diminutivum knjzka, xiażka, ksiażka), welche auf die Kenntnisse der alten slawischen Priester hinweiset. Schon

A. Swoboda (in seiner Ausgabe ber "Königinhofer Sandschrift", Prag, 1829, p. 4) sprach dieß folgendermaßen aus: "Eine, meines Biffens noch unbeachtete Instanz gegen die Behauptung, daß die alten Slawen ben Künsten ber Kultur fremd waren, ist der Name Kniez, welcher Fürst und jest Priester bedeutet, und bei dem der Gedanke an knieha, knjzka, Buch, in der That nicht fern liegt."

Šafařjk (»Myšlenky ostarobyl. Slow. w Europ." im »Časop. česk. Mus." 1884. 1. S. p. 42) stellt bas flamische Bort knez, cprill. k'naoz, mit bem altbeutfchen kuninc, goth. kuniggs, jufammen - welches aus bem Perfifchen Chunkiar = rex fommt ("Bien. 3. B. b. Lit." 51. B. Ung. Bl. p. 20). Jungmann ("Slown." II., p. 85, 86) balt die eigentliche Burgel fur unbekannt, und weifet (p. 86) auf bas Werf: "Opyt proizvedanija imen sich: kniaz i kniga," b. i. Berfuch einer Ableitung ber Ramen knjaz und kniga, Ofen 1805, bas Dobrowsky in feiner " Slowanka" (I., p. 217) angeigt, bin. Diefes Werf balt bas Wort kniga für bas urfprungliche, und erflart baber kniaz (kniznik) für einen Buchgelehrten, Beifen, Rathgeber (Dobrowsky, p. 218). Das Wort knjha vergleicht Jungmann (p. 86) mit bem Ramen bes beiligen Buches ber Chinefen King (unde forte per Bulgaros Slavis adlatum), und Safarjk fagt in feinem Meisterwerke "Starožitnosti Slowanske" (I., p. 435) : "Einige flawifche Mamen, als: Kniga = dinef. king, selk - sericum, vom Namen Beres, b. i. Chinefen, maudry, polnifch madry (ber Beife) - Mandarin (ber Beamte ober Belehrte bei ben Chinesen), slon (Elefant), wolblaud (Kameel), rag (Paradies), weisen auf die Zeit eines ehemaligen blühenden Berkehrs amifchen bem Oriente und ben Glamen bin."

Diefer Fingerzeig ber flawischen Gelehrten auf ben Zusammenhang zwischen Buch (knjha) und Priester (kniez) kann vielleicht burch Folgenbes mehr Bestimmtheit erlangen: a) Kollar führt im »Wyklad ku Slawy Dceře." (p. 126) aus Furchau's "Arkona" (p. 482) an, baß eines, in Karenza besindlich gewesenen, alten Zauberbuches von einheimischen Schriftstellern (welchen?) ausbrücklich Erwähnung geschieht (Bgl. "Blawa Bohyne" p. 250). B) Rakowiecki ("Prawda Ruska" I., p. 115) vermuthet bas Dagewesensein eines flawischen Codex von bürgerlich-religiösen Rechten, welcher eben fo wie die Vedas und Zendavesta unter bem Odube ber Priefter fich befand. Ginigermaßen fann fich biefe Nachricht felbst auf Nestor's Worte stugen. Denn in Schlöger's Ausgabe (Göttingen 1802, p. 125) heißt es: "Gie hatten ihre Gewohnheiten, ihre Befete von ihren Batern her, ihre lleberlieferungen" (Obyczaja svoja i zakony ot otetz svoich i predania). Noch bestimmter brudt fich Safarjk aus, wenn er ("Staroż. Slow." I., p. 436) behauptet, baß die famischen Priefter und Weisen (kneži a mudrcowé) ben Sauptinhalt der National= Rechte auf bolgernen Safeln aufschrieben (na drewenych deskach zapisowali), daß sie mit Hilfe ihrer eigenthumliden Runenschrift Beiffagungen und Bahrfagereien betrieben (westby a hadactwj konali), ja sogar, baß sie einige, die sie fich aus bem Bolfe auswählten, in manchen Biffenfchaften und Renntniffen (naukam a znamostem), und zwar besonders in ber Religion , Beilkunft , Dichtkunft , Beitrechnung u. f. w. unterrichteten. y) Wenn bas poetische Fragment: "Libuscha's Gericht" (Libusin saud) wirklich in bas hohe Alterthum gehört, in welches man es verfest, so mare auch folgende Stelle daraus hier am gehörigen Orte (p. 199. edit. Swob.):

Tritt im weißen Schleppgewand die Fürstin (kniezna)
Auf des Baters Thron im hohen Rathe,
Ihr zur Seite stehen zwei kluge Jungfrauen (vieglasnie dievie)
Bielgewandt in edler Seherkunde,
(Vyučenie vieščbam Vitiezovym)
Iene hält die Tafeln ber Geset e (desky prawdodatné)
Die das Schwert, das jede Unbill straset,
Fener vor ihnen, Wahrheit zu erproben
(Protiw ima plamen prawdoviesten),
Unter ihnen heilig sühnend Wasser
(i pod nima svatocudna voda).

Wenn auch aus diesen Prämissen ber Schluß, baß die flawischen Priester einst ein heiliges Buch, ähnlich den Vedas oder Zendavesta, besaßen, zu kuhn sein sollte: so wird doch dadurch die oben angedeutete Verbindung zwischen knjha (knjžka) und kniez bekräftigt. (Die Etymologien: Zendavesta, b. i. heiliges oder lebendiges Wort,

und Sventa (swata, wie Sventewit statt Swatowit) = heilig; westa = Wort von weceti, wecati, wetiti, wescat = sagen, reben, vgl. powest, — Veda, bas indische Religionsbuch, parsisch Bid, indisch vid = wissen, poln. Wiedza, wideti (polnisch widziec) = sehen; videre; sedere burften allzu sehr gewagt sein.)

8. In dem Gefagten murben icon bie Begriffe Gefet (zakon) und Odrift in ihrem Busammenhange mit ben Prieftern im Mugemeinen berührt. Bas im Besondern bas Bort Zakon (Gefet) betrifft, so findet es seine Wurzel in dem altslawischen kon = (aprorelog. Grund, Zweck, so bag zakon bas jum (xa) Grunde (kon) Gelegte ober als (za) Zweck (kon) Vorgesette bedeutet. Dobrowsky (»Slowanka" I., p. 218) fteut bas Wort kniaz mit Chan und Koenig (wie Safarjk mit kuniggs, kuninc) jusammen, und fieht als bie gemeinschaftliche Burgel kon (apyn), fo, bag knez = Fürft = Borderste = apxor mare. Biel enger als mit kniaz hangt bas Wort kon mit bem Namen ber flawischen heibnischen Tempel zu Stetin aufammen. Diefe biegen namlich kontiny (»Vita S. Otton. in Script. rer. germ." ed. Ludewig. I., p. 679). Gar manche, mitunter febr oberflächliche Vermuthungen über bas Etymon biefes Lautes find aufgestellt worden, g. B. in »Vita S. Ott." felbst (C. c.): "Et ideo puto ab eo, quod est continere, continas esse vocatas." Sierber gehört auch die Ableitung von gont, Schindel. Die Ableis tung von kon (die richtige, auf welche auch schon Dobrowsky ("Beid. d. bohm. Sprache." Prag 1818. p. 42) hinweiset), theilt fich wieder in zwei Arten, wovon der einen die fpfifche, der andern die geistige Bebeutung bes Bortes kon jum Grunde liegt. In Sinficht ber erstern heißt es in ben »Wien. J. B. b. Lit." (27. B. p. 90): »Die Tempel zu Stetin bießen weber gontynae, noch kontynae, fonbern konczina von konec (Enbe), ba sie (vier an ber Bahl) an den End en der Stadt ftanden. Die geiftige Bedeutung bes Bortes kon bebt Rakowiecki bervor, wenn er ("Praw. Rusk." I., p. 113, 114) ben Mamen konczina mit bem Mamen Zakon = das Gefes, das Bestimmte, jur Entscheidung oder ju Ende (koniec) Geführte in Verbindung bringt, und kontyna als einen Ort erflärt, in welchem Gesetze (zákoni) aufbewahrt oder gegeben wurden, mas mit ber Bewohnheit ber alten Glamen, bei

religösen Versammlungen sich auch über Gesetze zu berathen, sehr wohl übereinstimmt. Und in der That heißt es von den Kontyni zu Stetin: "Se dilia tantum intus in circuitu extructa erant et mensae; quia ib i conciliabula et conventus suos habere soliti erant ("Anonym. Vit. S. Ott. Berum Bamberg." I., p. 681).

Bas aber ben Begriff Schrift in seinem Zusammenhange mit bem Begriff Prie fter betrifft, fo ericheinen besonders Surowiecki's Borte, welche Schaffarit ("Abkunft ber Glamen" p. 45) anführt, von vorzüglicher Bedeutenheit. Es heißt bort: "In ber erften Salfte bes III. Jahrhunderts ftanden einige flawifche Stamme bereits in foldem Unsehen, daß die Briechen biefelben unter die fultivirten Bolfer und unter folche gabiten, die eigene Ochrift hatten, und mannigfache Renntniffe befagen. »Gentes, quae suas literas norunt: Scythae, Sarmatae" etc. find die Borte des Chronicon paschale. - Sier ift ausbrucklich von den damaligen Sarmaten am Dniester und von ben Stythen jenseits ber alten Baftarnen, b. i. jenseits bes Oniefters und ber Karpathen, die Rebe, wo bereits Glowenen fagen, die aber von den Byzantinern mit dem Namen ber Senthen und Sarmaten belegt wurden. Die Glowenen nannten die Ochrift Bugwica oder Bogwiedza ohne Zweifel deß= wegen, weil mittelft berfelben bas gottliche Gebot und Biffen beim feierlichen Rultus verfündet murbe." - Benn nun auf der einen Seite Bugwica, b. i. bie Ochrift, als Bogwiedza, bie göttliche (burch Priester erlangte) Runde, und als Buhweca die göttliche Sache bedeuten kann: fo tritt damit auf ber andern Geite wieder bas Wort kniga in Verbindung; benn kniga bedeutet im Altslawischen auch: Buchftabe, Ochrift (Palach "Gefch. v. Böhm." I., p. 182), und noch in fpatern, ja felbft noch gegenwartigen Zeiten, bebeutet Černoknjznjk ober Čarownik, Čarodennjk ben Zauberer, b. b. benjenigen, ber fcmarge (corné) Schriftzeichen (knjhy) ober Züge (čára, čáry = Striche, Linien, Zaubereien) macht. Konnte man daher nach bem Obigen kniez als Och riftkundigen fe-Ben, fo ergabe fich bie urfprungliche (gute) Bebeutung bes Cornokniznik, als: bes ber fcwarzen Schrift Rundigen. Bielleicht hießen Knigy blog Ochriftbuchstaben im Unterschiede ber Runen, woraus fich bas Uebergeben ber Begriffe kniga (Odrift, Buchftabe) in kniha (Bud)

erklaren ließe. Zu bem Begriff kniga mag sich ber Begriff Glagol ursprünglich so verhalten haben, wie das Zeichen zum Laute, also wie Buchstabe zum Worte, der Glagol (hlahol) bedeutet eigentlich: Laut, Ton, dann aber auch Buchstabe (Jungm. »Slown.» I., p. 696). Bon beiden unterschied sich aber Grona (welches freisich auch den Buchstaben, das Wort bedeutet), wie der Schrift — buchstabe von dem Runen — buchstaben. Gronis bedeutet noch heut zu Tage im Serbischen das Sprechen. Ja nach Kucharski ist das deutsche Wort Rune aus dem slawischen Worte Grona entstanden, denn aus Grona, Hrona, Rona soll das Wort Rune geworden sein (»Tak z gronów słowiańskich zrobili hrony, rony, naroszcie runy.» Kucharski in Wiszniewski: "Hist. lit. polsk." I., p. 165) — (Agl. Ihre: "De Runorum patria, origine et occasu." Upsala, 1770. — Lisjegren: "lleber Runen= und Runendenkmale in Norden." Stockhosm 1821.

4. Das Vorkommen von Schriftzeichen bei einem Volke ift ftets ein Beweis des entwickelten Bewußtseins desfelben, d. i. eines höhern Grabes bes Wiffens. Darin wird man in Sinficht ber alten Priefter der Slawen noch badurch bestärkt, daß, wie schon oben von Safarjk angebeutet murbe, formliche Schulen bestanden, in benen beibnische Priefter Unterricht ertheilten. Bon einer berlei Unterrichtsanftalt ift in Balbini »Bohem. docta ed. ab Ungar.» (I., p. 104) die Rebe, indem es dort heißt: »Prima schola Ethnicorum et quasi urb s literarum et academia quaedam Budeka urbs Bohemiae fuit in Slanensi districtu sita non procul a monte Rzip in edita quadam rupe - ad hanc magicam et Zoroastris scholam tota properabatiBohemiae nobilitas." Bu biefen Gebanken fügt A. Parjzek in f. "Gefch. Böhmens" (Prag 1782. p. 17) hinzu: "Gelbst Premysl und Libusa follen fich in ihrer Jugend in diefer Schule auf Biffenschaften verlegt haben." Daran schließen sich gleichsam von selbst bie Borte in Libusa's Gericht über die zwei (ihr zur Geite stehenden) Jungfrauen, von benen es heißt : Dvie vieglasnie dievie vyučenie vieščbam Vjtiezowým (Dwě wěhlasné děwé wyučené wěščbám Witezowym), b. i. wortlich: Zwei weise Jungfrauen, unterrichtet in Wit's Biffenichaft; benn A. Swoboda fchreibt Vitiezowym also als Eigennamen , und nach A. Jungmann fteht im Dri-

ginal uitzouim, b. i. Witzowym, fo bag witez, Gieger, fich erft burch ein bingugefügtes e ergabe (»Krok" I., p. 52. 3. Seft). Wěštby wjtězowé überfest A. Jungmann burch artes liberales, ingenuae, und bie gange Stelle: Dwe maudre dewy - wyucene weštbam (uměnj) swobodným. In Šafařjk's u. Palacky's »D. M. b. böhm. Opr." (p. 61, 96) ist vitiezowy = ad heroem vel judicem pertinens. Einige Grunde, die fich für die gewagte Erklarung ber Borte wiescham Vitiezowym burch Wit's Biffenichaft (Runde) geben ließen, maren etwa folgende: a) Der Kultus Wit's war in Böhmen überall verbreitet, fo bag A. Jungmann im »Krok" (II., p. 376) felbst fagt: »Rach meiner Meinung bat in Bohmen ber beilige Bengel an die Stelle bes heibnischen Tempels Wit's die driftliche Kirche bes heiligen Beit gefest (obratil), und fich baburch eine größere Geneigtheit (lasku) des Bolfes erworben." Die Kirche au St. Veit ist noch heut zu Tage die Metropolitankirche in Prag. B) Wit ift im flawischen Mothus Die oberfte Gottheit, bas Lebenspringip, ber oberfte Gott ber Beiffagung, und alle feine Fefte find Feuer- und Bafferfeste zugleich (f. oben). Much die zwei Jungfrauen Libusa's haben um fich beiliges Feuer und beiliges Baffer (protiw ima plamen praudozuesten i pod nima zuatocudna u o d a), nach A. Swoboba (p. 199):

> Feu'r vor ihnen, Bahrheit zu erproben, Unter ihnen heilig — fühnend Baffer.

Čud bedeutet dasselbe, was Diw, d. i. Bunder, also suatočudna uoda eigentlich wunderbarwirkendes Wasser (J. Jungmann "Slown." I., p. 321). 7) Wit ist nicht nur seiner tiefern Bedeutung nach dem ursprünglichen Buddha gleich, sondern scheint auch neben seinem weiblichen Prinzip Lada unter dem Namen Boda im slawischen Mythus sich vorgefunden zu haben ("Aquila Pol. Boned." aut. S. Sczygielski. Krak. 1663. p. 120). Ags. das altslawische Bolk der Budinen und die ungemein große Anzahl von Gebirgs- und Ortsnamen mit der Stammsplbe Bud (Bod) in slawischen Ländern. Nun heißt auch der Ort, in welchem Lidusa unterrichtet worden sein soll, und in welchem überhaupt der Centralpunkt des Wissens der alten Böhmen sich vereinte, Bu de ka (Budec). (Die möglichen weitern Vergleichungen zwischen Wit und Lidusa's Weissaung sind zu spielend, z. B. Wit besitzt ein weissagendes

weißes Pferd und Libusa sendet ebenfalls ein weißes Pferd aus, um den fünftigen herricher zu finden, und noch spielender ift der Vergleich Staniza mit Stadicz.)

Wenn auch bas Wiffen ber alten flawischen Priefter, felbft nach bem Benigen ju urtheilen, mas bier gegeben murbe, nicht unbebeutend gewesen sein mochte: fo verlor es fich immer mehr, je mehr die Subjektivitat bes flawischen Mythus fich bemachtigte, b. h. je mehr die Priefter bloge Zauberer wurden. Das Verlaffen des Objektiven benahm den Zauberern auch bas Unsehen (die Burde), und an beffen Stelle trat bochftens die Furcht. Der Begriff bes Burbevollen, der an dem altslawischen Musdruck Kniaz hängt, war auch Ursache, bağ er an die driftlichen Priefter, welche megen bem geiftigen Inhalt bes Chriftenthums im Gegenfate ber beibnifchen Naturvergeiftigung ober Bergottlichung erft mahrhaft "Geiftliche" find, aus dem Beidenthum, bas bochftens Priefter kennt, überging, mahrend ber Germane fein »Priefter" von dem griechischen πρεσβύτερος, d. i. ber Aeltere, Ungesehenere, oder noch mahrscheinlicher aus dem parfischen Perestar, cultor, Priefter ("Bien. 3. B. b. Lit." 46. B. p. 115. 50. B. Ung. Bl. p. 12), entlehnte (Bgl. W. A. Macieiowski: »Pamiętniki." Petersburg und Leipzig, 1839. I., p. 209).

Die Subjektivität, die mit dem Begriff Zauberei auf das innigste zusammenhängt, und nach ihrem Wesen Vereinzelnung forbert, vernichtete auch die eigentlichen Priesterkollegien, die sich hie und da im Slawischen vorsanden, z. B. bei den Priestern Wjt's (Vgl. Tkany »Myth.» II., p. 75), und bedingte das zerstreute Leben der Zauberer, welche selbst in eine Masse Unterarten zersielen. So nennt Wacerad's »Mat. Verb.» die Charodegi (Magi), Cirnoknisnici (Nigromantici), Nauazaci (Aruspices), Ptakoprauci (Augures), Hadaci (Sortilogi). Im Böhmischen heißt auch Wilchwec, Bauberer. (Wolchow oder Wolkow soll ein berühmter russischer Zauberer gewesen sein, der Slawensk (Nowgorod) erbaute (Tkany II., p. 193).

Merkwürdig ift die Stelle, welche von den Zauberern des Tartaren-Chans Kublai im "Králodworsky rukopis" (ed. Swob. p. 120) bandelt: Kublai rusct seine Zaub'rer alle (čarodiola)
Sternensund'ge (hviezdáře) Seher, (hadače) und Schwarzkunstler (kuzelniki), Zu erforschen, dann ihm zu verkuben:
Belchen Ausgang bieser Arieg wird nehmen.
Eilig sammeln sich die Zaub'rer alle,
Sternsundige, Seher und Schwarzkunstler,
Schritten einen Areis ab von zwei Sciten
Einen schwarzen Stab entlang drein legend,
Den zerspalten sie dann in zwei Theile
Kublai nannten sie die eine Hälfte
Urd die zweite nannten sie die Kürsten.
D'rüber singen sie uralte Sprücke
(Vetchými slovesy nad sim wzpiechu),
D'rauf die Stabe heben an zu kämpsen,
Und der Stab des Kublai hat gesteget.

Weissagungen durch weiße und schwarze Stabe waren auch bei den Slawen gebräuchlich.

Auch der Name Huslar, Guslarz = Zauberer, Huslo, Gusta, Aberglaube, hererei, schwarze Kunft, weisen durch das Wurzelwort Husle (Hausle, poln. gesla, ruff. husli, serb. huslje, krain. gosle), das eine Art Zither bedeutete, und das allgemeine Musikinstrument der Slawen war, vielleicht auf beffen einstige Benützung beim heidnischen Gottesdienst, gewiß aber auf bessen Gebrauch bei Zauberreien hin.

Die Subjektivität des Wiffens und Wefens der Zauberer im Gegensaße der eigentlichen Priester, war auch die Ursache, daß die Macht und der Ausspruch der Ersteren nicht als unbestreitbar und unfehlbar galt, wie bei den Letzteren, sondern daß man gegen das Norhaben und Wirken der Zauberer Mittel hatte. Ein Beispiel hievon ist aus Woycicki's "Klechdy" (I., p. 81) zu entnehmen, wo ein Zauberer, der einen Knecht so verzaubert hatte, daß er sieben Jahre in der Luft siegen mußte, von einer Zauberin auf dieselbe Weise selbst verzaubert wird. Alle Subjektivität als solche trägt stets den Keim der eigenen Vernichtung in sich.

C. Bon den unterirdischen Göttern ber Glawen.

Wenn wir in den oberirdifchen und irdifchen Gottern der Glawen größtentheils die ursprünglichen Licht- und Sonnengöttet wieder fan-

ben: so werden wir in ihren unterirbischen die Schwarz- oder Finstergötter (d. i. dieselben Lichtgötter nur in der Zeit sinnenfälliger Unthätigkeit, Nacht, Winter) wieder erblicken. Es ist dieß ein Zug, den der slawische Mythus mit jedem andern gemein hat. So steigen auch bei den Griechen die Helden- oder Lichtgötter in den Hades, und Pluto ist ein Bruder Jupiter's. Die Vorstellung der Slawen von dem Leben im Jenseits war eine ganz sinnenfällige. Die Seele stellten sie sich als ein luft- oder vogelartiges Wesen vor, das beim Tode aus dem Körper slieht, und bis zur Bestattung gleich einem scheuen Vogel von Baum zu Baum flattert (»Kralodworský rukopis" edit. Swod v. 289. p. 89, 215), und p. 104:

Furchtbar walzet Wiaslaw fich am Boben Seitwarts, rudwarts, fann fich auf nicht raffen, Morona wirft ihn zur Racht hinunter, Blut entströmt bem helbeuftarten Wiaslaw, Ob bem grünen Rasen Strömt es hiu am Boben. Sirömt es hiu am Boben. Fleugt der Geift (dusa) dem Munde, Kleugt empor zum Baum, vom Baum zum Baume, hierhin, borthin, bis verbrannt der Tobte.

Stryjkowski gibt als Sitte bei ben alten Preugen, die er jedoch auch bei entlegenen flawischen Nationen vorfand, an, daß der Todte von feinen Freunden bes Sterbens wegen verwiesen, ihm ein Bruff an bie früher verftorbenen Freunde und Verwandte aufgetragen, und ihm ein gefelliges Betragen gegen fie anempfohlen wurde. Man verließ ibn bann, nachdem man die Bollengeifter mit den Borten: Gei, gei, begeite Pokolle ! (Beht, geht, eilet weg ihr Bollifden) hinweggefdeucht hatte (»Kronika" p. 162). Der Leichnam wurde in den früheften Beiten und nach heidnischem Gebrauche verbrannt, wovon noch viele Grabhugel mit Afchenkrugen in flawischen Candern, j. B. in Pommern und Brandenburg unter bem Namen Tumuli paganorum, slavicales, votorum Slavorum, Dupna moggula, d. i. hohler Bugel, Beweise liefern. Bei Wacerad: Sarouisce = rogus, lignorum constructio, in quo mortui comburuntur. Begen die Zeiten des Christenthums fanden auch Beerdigungen ftatt (Dobrowsky »lleb. d. Begrabnifforter ber alten Glawen." Abh. d. f. bobm. Gef. d. Wiff. 1786. p. 335 et segg.).

Manche find ber Unficht, daß sowohl Bestattung als Verbrennung ber Tobten zu gleicher Zeit im Gebrauche gewesen sei (Masch »Beiträge g. Erläut. b. obotr. Alt." IV. "Bon ben Grabmalen ber Benben." p. 157). Bei ben Efthen waren vor der Berbrennungsfeierlichkeit eine Urt Wettrennen gebrauchlich (Bgl. b. flaw. Trysna), gur Bestimmung der Vertheilung des Quantums der Nachlaffenschaft des Verftorbenen (O. Wulfstan bei Safarjk "Starož." I. p. 977. — Ugl. Bandtkie »Dzieje nar. polsk." I., p. 98, 99. Bartholb »Gefc. v. Rugen u. Pommern." I., p. 580 et seqq. - Lifch. "Unbeutungen ub. b. altgerm. u. flaw. Grab. Mith. Medlenburgs." Roftod 1837. p. 12 et segq.). Dem Tobten murbe eine Urt finnlichen, unterirdifchen Lebens jugefcrieben, ba es allgemein flawische Gitte mar, Rahrungsmittel zu ben Grabesftätten hinzubringen. Go fagt Gebhardi bei Kollar (»81. B.» p. 197): "Die Meifiner, Laufiger, Bohmen, Ochlefier und Polen zogen am 1. Marz fruh Morgens mit Kakeln aus jedem Dorfe nach dem Begräbnifplate und opferten ihren Vorfahren Speisen." Go führt aus Hupel auch Grimm ("b. M." p. 706) an, bag bie Efthen am 2. November Machts ben Berftorbenen Speifen auffegen, und fich freuen, wenn morgens etwas bavon verzehrt ift. - Stella fagt bei Hartknoch (p. 186): »Quo more usque nunc sepeliuntur, addito etiam potu melleo aut ex frumentis facto in testaceis vasis." Bei allen Glawen mar es auch Gitte, nicht nur am Tage ber Beftattung, sondern auch jährlich ein Sodtenmal, wovon das erstere besonders ben jungst Verftorbenen, bas lettere bie Verftorbenen überhaupt betraf, ju halten. Die Feierlichkeiten vor dem erftern hießen Trysna, welche aber nach und nach ebenfalls ju einem fixen Fefte geworben ju fein icheinen (f. oben). Mach Kollar ("Wyklad." p. 86) fommt bieß Wort von Tryzen, trud = Trauer ber. Das jahrliche Tobtenmal hieß Stypa ober Strawa, bei ben Lithauen Chauturas (b. i. Tobtengabe). Dabei, meinte man, feien die Geelen perfonlich jugegen. Man warf ihnen bei bem größten Stillschweigen fleine Studichen Nahrung unter ben Tifch, glaubte auch fie rauschen zu hören und fich von bem Dufte und Dampfe ber Speisen nähren zu sehen. Nachdem man sie genährt meinte, murben fie wieder entlaffen, nachbem fie früher formlich von ben Tobtengottheiten ausgebeten und jum Mal eingelaben worben waren. Sartknoch gibt als eine folche Entlaffungsformel Folgenbes an: Jely, pili Duszyce, nu wen, nu wen (Ihr afet und tranket Geelen, nun geht hinaus). Bei Marbutt fpricht aber ju Ende der Sausvater: Wybaczcie duszeczki zmarte (Bergebet Seelen ber Berstorbenen). Bywajcie zdrowe, z bogiem duszeczki, zostawcie błogosławieństwo nam żyjącym a temu domowi pokój (Bleibet gefund, mit Gott, ihr Geelen, erhaltet und Lebenden ben Gegen und gebet Rube biefem Saufe). Idzcie, gdzie was przeznaczenie woła, ale pamietajcie, abyście ani wychodząc ani przelatując przez nasze progi, podwórze, ogród, łaki, niwy nie uczyniły szkody jakowej (Beht, mobin euch bas Beschick ruft, aber vergeffet nicht, baß ihr weber beim Sinausgehen, noch bei bem Fliegen über unfere Ochwellen, Sausfluren, Garten, Wiefen, Felber irgend einen Ochaben anrichtet) (Sartknoch »Mt und neu. Preußen." p. 187 et segg. -Marbutt I., p. 314, 376 et sogg.). Diefe Tobtenfefte, auch Dziady, b. i. Feste für bie Vorfahren , Alten (Dziad = ber Alte, Greis) genannt, wurden oft im Freien , an einsamen Orten und in ber Dammerung, ja wohl auch zur Nachtzeit felbft gehalten. Muerlei Speifen und Getranke murden gebracht, und die Namen ber verftorbenen Borfahren angerufen, welche theils mit Bitten, theils mit Ermahnungen fich an die Lebenben richteten.

An diese Ansicht von dem gespensterartigen Leben der Seelen in ihrer Trennung vom Leibe schloß sich die Vorstellung von einer einstigen Vereinigung derselben an. Narbutt gibt davon aus "Duisdurg" (III., c. 5.) folgendes Zeugniß: Prutheni resurrectionem carnis crededant, non tamen ut debehant. Crededant enim, si quis nobilis vel ignobilis, dives vel pauper, potens vel impotens esset in hac vita, ita post resurrectionem in vita sutura (Ngl. Anton "Erste Lin." II., p. 89). Dieses Zeugniß führt auch Harthoch p. 188, 189) an, und fügt aus Wijuk Kojalowicz "Geschichte von Lithauen" (V. p. 140) hinzu: "Von einem andern Leben, welches die Menschen nach dem Tode haben sollen, und von der Wiederschtung der Seelen zu ihren Leibern, wenn etwa ein Gott, der ihnen unbekannt, auf einem hohen Berg das ganze menschliche Geschlecht aus den Gräbern herausrufen und dasselbe richten würde, haben die alten Lithauer etwas geglaubet."

So wie ber heibnischen Slawen Erwartung einer einstigen Bie-

bervereinigung ber Seele mit bem Leibe ein parsisches Mythenelement sein mag, so finden sich auch Vorstellungen an eine Seelenwanderung, welche ein indisches Gepräge an sich haben (Hartknoch »Alt u. neues Preußen.» p. 189).

Die Ansicht der Slawen von dem Leben nach dem Tode, und befonders die der Wiedervereinigung der Seele und des Leibes macht es erklärlich, warum Waffen, Hausgeräthe u. s. w. dem Todten theils in das Grab gegeben, theils mit ihm verbrannt wurden.

Der Aufenthaltsort der Verstorbenen (wahrscheinlich Nawa oder Niwa genannt, "Krok" II., p. 364), ward von den Slawen als mit Göttern angefüllt, vorgestellt. Die Seelen der Abgeschiedenen scheinen von den richtenden Gottheiten Sudico (von sud, saud, saud, Gericht) empfangen, und dann den eigentlichen unterirdischen Göttern übergeben worden zu sein (Stredowsky "Sac. Mor. hist." p. 54). Wenn man nach den Ansichten der Lithauen auf die übrigen slawischen Nationen schließen darf, so war der Ausenthaltsort der Seelen verschiedener Art, ein angenehmer und ein unangenehmer, und eben so die Todesgotteheiten theils freundliche, theils feindliche Wesenheiten (Narbutt I., p. 384). Letteres mag noch ein Rest der alten ursprünglichen Doppelenatur der Götter als Černibohi und Bjlibohi sein (s. ©. 128).

Die Sauptgötter ber Tobten find bei allen Glawen mannlich und weiblich. Der Sauptgott ift ftets bas Opmbol ber untergegangenen ober winterlichen Sonne. Go bei ben Lithauen Poklus, mit bem Beinamen Pragartis [von pragaras, die Unterwelt (Marbutt I., p. 26, 28)], bei ben alten Preugen Pikollos ober Pekollos (Sartknoch p. 135, 141), auch Patelo genannt; Patala beift im Indifchen bie Unterwelt, Bolle (Peklo), bei den andern Glawen Pekelnjk (Jungmann »Slown." p. 58, III.). Go fagt Stryjkowski: »Poklus, ber Bollengott und Lenker ber Regenwolken, Rinfterniffe und aller fliegenden bofen Beifter." Daß diefe im Grunde Sonnengötter find, ift fcon oben, S. 149 gezeigt worben. Much beutet Bartknoch ben Pikollos geradezu als Sol nocturnus ober Mond (p. 135), und viele Undere mit Recht als Pluto (Naruszewicz Art. Pikollo. II.). Alle diefe Götter find Cernobogi, ober wie fie im Luchowischen noch heut gu Tage genannt werden, Tzörni Zimeniki, d. i. schwarze Erdgeister (wenn zem die Erbe), ober die finftern Bintergeifter (wenn zima der Winter) das Burgelwort ist.) (Agl. Kollar "Zpiew." p. 413, 414). Sieher gehört auch Flins (Flynis) mit seinem rothen Mantel und bleichem Gesichte und der brennenden Fackel — in Löwengestalt erweckt er durch sein Brüllen die Todten ("Krok" II., p. 352). Da er auch unter dem Namen Flinna vorkommt, so ware zu untersuchen, ob die Sylben Inna nicht etwa mit dem Namen der Todtengottheit Nia zussammenhängen.

Der slawische Pekelnjk hatte bei verschiedenen slawischen Bölekern verschiedene Namen. So hieß er bei den Bulgaren und Böhmen Merot (Nerot vgl. mit Marowit), dem eine richtende Gottheit an die Seite geset und Radamasz genannt wird (Stryjkowski »Kronika" p. 148). Jungmann (»Slown." II., p. 424) führt aus dem Chronikenschreiber Hagek die Worte an: Uls Krok starb, sprachen seine Töchter: »o Merot, führe ihn auf dem lichten Wege (po awetle ceste), o Radamas, richte sein Haupt nach seiner Gerechtigkeit und lasse ihn nicht von den Tassanen verderben (nedey geho Tassanum zahubiti)." Kollár (»Sl. Boh." p. 279) vergleicht ihn mit dem indischen Shiwa, der in seiner furchtbaren, d. i. unterweltlichen Eigensschaft Mrdha, Mrtha heißt.

Mit Ausnahme bes lithauischen Mythus ist in allen slawischen Mythen die Gestalt der weiblichen Gottheit der Unterwelt als ursprüngliche Sonnengöttin bis auf den Namen verschwunden. Im lithauischen
Mythus jedoch wird Niola des Poklus Gattin auf ähnliche Beise,
wie im griechischen Mythus Persesone — Proserpina des Pluto (Siehe
oben) (Narbutt I., p. 66). Als Göttin der Unterwelt reiht sich auch
dem Namen nach die polnische Göttin Nia (Naruszewicz II.) und
die böhmisch = mährische Ninwa, die Stredowsky (p. 54) mit
Recht ausdrücklich gleich Proserpina sest, an die lithauische Njola.
Nija oder Niam kommt öfters auch als männliche Gottheit vor. Er
soll zu Gnesen einen Tempel gehabt haben, wodurch diese Stadt die
Seelen= und Todtenstadt der Polen wurde. Thany (II., p. 32) führt,
aus Mone, an, daß Gnesen, dessen, weil die Seelen der Abgestorbenen
als junge Wögel in die andere Welt kommen (siehe S. 407).

Ule Göttin ber finftern Unterwelt ift Nia, Nijola, Ninwa auch Göttin ber Nacht, ober ber Mond, besonbere ber Neumond, wie bie

griechische Hokato. Der Grundbedeutung nach find alle biefe mythischen Bestalten ber indischen Göttin Kali gleich, fo wie Poklus ber Unterweltliche dem unterweltlichen Shiwa. Uber eben fo, wie die indische Kali ursprünglich mit Bhawani identisch ist, eben so ist es Nia mit Baba. Denn Baba als Nia ift Gežibába (Ježibaba, Jaga Baba). Linde ("Slownik." I., p. 886) fest Jedza identisch mit Furie, und Jezi Baba mit Zła Baba (bie bofe Baba). In spatern Zeiten wurde Gožibaba ju einer Urt Bere, allein Spuren ihrer ursprünglichen Bebeutung erhielten fich boch, g. B. in folgenber Sage: Ein Jager suchte die Hölle. Nach langem Suchen und Irren kam er erschöpft in einen Bald. Er machte Feuer an, um fich zu warmen. Auf einmal fängt etwas auf einem Baume zu achzen und mit zitternder Stimme zu rufen an: wie friere ich, wie friere ich. Der Jäger blickt hin und fieht ein Beib, bas er einladet, fich bei feinem Feuer zu marmen. Im Gespräche offenbaret er ihr den Zweck seiner Reise. Sie sagt: Du willst in bie Unterwelt geh'n! Ich bin Gežibaba (Ty chces iti do pekla. Ga som Gežibaba). Gie führt ihn und zeigt ihm ben Eingang in die Unterwelt bei einer tiefen Grube. Auf ihren Rath nimmt er viel Fleifch mit, um ben Drachen, auf beffen Rucken er in die Unterwelt gleitet, ju fattigen. Alles geht glucklich vor sich. Aber im Rudwege langt bas Kleisch nicht mehr aus. Um nicht von dem Drachen verschlungen zu werden, schneidet er sich einen Theil seines Fußes ab, den er in den Rachen des Drachen wirft (Kollar »Zpiewánky" I., p. 12). In einer andern Sage kommt Ježibaba als Mutter von zwölf Töchtern (vielleicht ursprünglich die Symbole ber zwölf Monate) vor, welche zwölf Söhne eines Königs freien wollen. Diese entkommen kaum der Lebensgefahr, indem fie Ježibaba mit einer glühenden Gense töbten will. Der Jungfte erwacht nämlich im Ochlafe, und ba er die grausamen Vorbereitungen wahrnimmt, schneidet er selbst den zwölf Töchtern die Köpfe ab, und entwendet die Shuhe der Ježibaba, welche die Eigenschaft hatten, daß fie den Menschen über Gewässer trugen. Mit ihrer Silfe entkamen alle ber Rache Ježibaba's (Ibid. p. 420, 421). Mit Recht vergleicht Kollar in "Slawa Boh." (p. 281) Jaga-Baba oder Ježibaba mit der indischen Bhadrakali, ber sie urfprünglich ganz entsprach. Im lithauischen Mythus tritt Gajta an die Stelle Jedza's (Narbutt, p. 80). Jaga

ift ber Mame eines furchtbaren ceplonefischen Feuergottes; Jaga ift ebenfalls ein indisches Feueropfer, also Jagababa, vielleicht die fürchterliche (feurige) Baba (2gl. Jungm. im »Krok" II., p. 346, 347). Ein Beiname ber urfprunglichen Jexibaba als Tobesgöttin ift Mořena (Morana, Mařenna, Murienda, Mamurienda). Sie ist bie Tobesgöttin, die im Gesange Costmir und Wlaslaw ("Konig. S.» ed. Swob. p. 104), Wlaslaw in die fcmarge Racht herabwirft (Morona iei sypase w noc črnu). Bei Morena ift es offenbar, baß fie urfprunglich die minterliche Licht- ober Gonnengottheit mar, benn bie flawische Gewohnheit bes Todaustragens beim Berannaben bes Krublings (am Palmfonntag, baber auch bei den Glawen der Todtenfonntag (8mrtná neděle) genannt), bestätiget es. Die Borte, bei biefer Feierlichkeit gesungen, als: Wynosomo, wynosomo Mamuriondu (wir werben Mamurienda binaustragen), und Wyniesli sme Murienu se wsi, Přineslisme Mag nowy do wsi (wir haben Muriena hinaus aus bem Dorfe und ben jungen Mai binein getragen), laffen an dem Gesagten feinen Zweifel begen (Wgl. Kollar "Zpiew." L. p. 4, 400, 401). In Polen fingt man: Smiere wieie sie po plotu. szukaiąc kłopotu (Wiszniewski "Lit." I., p. 210). Statt in's Baffer geworfen zu werden, wird Morena an manchen Orten zerfägt, welche Sitte bann Babu rezati, b. i. Baba (bie Alte) fagen, beißt. Die winterliche Salfte Baba's, d. i. Joži Baba, ift eben identisch mit Mořena. Bei Wacerad wird auch Morana gleich Hecate trivia gesett.

Ganz identisch mit Jaga Baba ist die altpreußische Göttin Giltin e und die lithauische Wellona, nur daß bei diesen die ursprüngzliche Würbe etwas mehr hervorleuchtet. So ist Wellona (bei den Letten Welli-Dewa) die Göttin der Ewigkeit, Acternitatis Dea. Sie spielte bei dem jährlichen Todtenmal der Letten, welches Dewa deenas, der Tag Gottes, oder Welli deenas, der Tag Wella's hieß, die hauptrolle, indem sie angesieht wurde, den abgeschiedenen Seelen zu gestatten, daß sie bei dem Trauermahl erscheinen könnten (Narbutt I., p. 314, 56, 58). In männlicher Gestalt kommt diese Gottheit bei den Polen unter dem Namen Vielon vor (Tkany II., p. 178). Wielona oder Wielena ist bei den Samogitern die Beherrscherin der Seelen ("Krok" II., p. 382). Auch Giltine sank bei den Lithauen wie Ježibada bei den Slawen so

herab, daß sie oft als Pestjungfrau erscheint, z. B. in den Redenstarten: Kad tawe Giltine nusmaugta (daß dich Giltine erwürge), G. sukka, G. smaugia (G. würget), welche Rebensarten der Lithaue selbst noch bei der Cholera anwandte (»Ausland» p. 1298, J. 1839).

Welli - Dewa hangt bem Worte nach innig mit ber flamischen Dewana, Dziewa, Ziwa, Siwa, eben fo wie Marana jufammen, baber auch Středowsky (p. 53, 54) Mařena gleich Diana, und Žiwena gleich Ceres nicht ohne Grund fest, weil fie alle urfprunglich wirklich Lichtgötter find. Noch auffallender ift dieß bei Długosz ("Hist. Pol." I., f. 37), wo es heißt: "Poloni antea quaslibet vanas creaturas, solem, lunam, auram, quam Pogwid appellabant, cultu divino prosequebantur. Praeterea Jovem, quem illi Jessam, Plutonem quem Lacton aut Lactonem (b. i. ben Gonnens gott Ladon), Cererem, quam Niam, Venerem, quam Marzanam et Dianam quam Zievoniam gentili lingua appellabant" (Qgl. M. Hankii "de Silesiorum rebus." Leipzig 1705, p. 122 et seqq. Jungmanna »hist. lit. česk." p. 27). Der fpatere Glame faßte jedoch von den Todtengottheiten nur das Finstere, Ochabliche auf, und brachte fie fo wieder auf die Oberwelt. Go kam Morena, welche boch Wacerad gleich Hekate fest, als Mora, Kikimora, Mura in ber Form ber Pestjungfrau eben so gut auf die Oberwelt, wie Giltine, die als Peft- und Todesgöttin erbarmungslos wurgt (Grimm »d. M." p. 685). Dasselbe geschah mit Tribek (Trzybek). Ursprünglich hieß derselbe Trzybog, der dreigestaltete Gott, der im Glawischen mit Recht als Cernobog, d. i. boser oder Todten-Gott angesehen wurde, ber Alles hinwegrafft (»Krok" II, p. 381). Spater ward er ein Onmbol ber Geuche (Jungm. "Blown." IV., p. 639. Stredowski p. 54: Trzibek = Lues). Selbst Proserpina führt bei Wacerad ben namen Poritata von porititi, verwuften (»Cas. česk. Mus." 1827, p. 73 et segg.). Bielleicht fonnte aber auch Porilada gelesen werden, b. i. die winterliche Lada (Pora = Better, Binter), welcher bann Porewit, ber Bintergott, entsprache. Es Fonnte fein, daß diefe Porilada die oben hypothetisch aufgestellte Polada ift. ("Poruata" auch von porwati, porwac; hinwegraffen.)

Un diese Gottheiten reihten sich im lithauischen Mythus, &. B. Brekszta, die Göttin ber Finsterniß und ber Traume (ihr ftand Bu-

dintoja, ale bie machende, im Ochlafe und der ginfterniß ichugende Gottheit entgegen, - Marbutt p. 77), im Glawischen viele andere untergeordnete Bollengotter, beren Berhaltnig ju einander jedoch unbefanntift. Diefe find : Lutice (Litice, d. i. die Bilden, Graufamen, gurien, bei Wacerad Eumenides; Furiae deae infernales), Sani von San, Drache, Sybra, Cerberus (Wacerad »M. V." »Cas. čes. Mus." 1827, p. 73 et seqq.), Tassani (Tasan, Tasiani) ober Dračice, welche Stredowski ben Gumeniben gleichset, Wyla, die ihm Hekate ift. Nach C. Wesely find Villy die Beifter ber vor ber Sochzeit verftorbenen Braute, die um Mitternacht ihren Reigen halten, und Männer durch ununterbrochenen Tanz tödten (Kollár »Zpiew." I., p. 413, und "Sl. B." p. 283 et seqq.). . t. Wily-Tanz, e. slaw. Volkssage, in Hormayers "Tasch. B." 1822, p. 240. Raberes über den Aufenthalt ber Geelen bei diesen Gottheiten erhielt fich nur im lithauischen Mothus. Nach diefem muffen die Geelen, ebe fie in bie andere Belt tommen, im Saufe bes oberften Priefters Kriwe Kriweito erscheinen, dann auf einen ungeheuren hohen und fteilen Felfenberg, Anafielas genannt, emportlimmen, daher man auch Rlauen, Krallen und anderes, jum hinaufsteigen Dienliche mit begrub ober verbrannte. Je reicher der Mensch im Leben mar, besto schwerfälliger ist er nach dem Tode, mahrend der Urme, ber im Leben die Gottheit nicht beleidigte, leicht wie eine Feber fich auf jenen Berg erhebt. Den fundigen Reichen ichindet zuerft ber Drache Wizunas, der unter dem Berge hauset, und dann wird er von bosen Binden fortgetragen (zie wiatry). Die göttliche Befenheit, die auf dem Gipfel bes Berges wohnt und voll der Gerechtigkeit ift, richtet die Geelen nach ihren Thaten im Leben und weiset ihnen ihren Aufenthaltsort an. Die Guten wohnen am mitternächtlichen Ende der Milchstraße, und leben frei und fröhlich. Nach einer Sage foll die Geele bes Guten nach bem Tobe hundert Ginne erhalten, wovon jeder die Quelle von hundert Bergnugungen ift. Die Bofen kommen in den unterweltlichen Raum Pragaras, wo fie Martern und Foltern entgegen geben (Marbutt I., p. 384 - 386. - Stryjkowski »Kronika" p. 155). Die Unsicht von dem Aufenthalte der Buten mag jedoch entweder nicht allgemein gewesen fein, weil die Lithauen mit ber Vorstellung der Verstorbenen die Vorstellung der

Unterweltlichkeit verbanden, wie benn auch ben Todesgöttern die Opfer ftets in die Erde gelegt wurden (Ibid. p. 285).

In hinsicht des Berges, den die Seelen erklimmen mußten, ist der Berg Sitno in Ungarn (Hont. Kom.) merkwürdig, denn in den Sitno gehen, bedeutet den dortigen Slawen eben so viel, als in die Unterwelt gehen. Ueberdieß werden ungemein viele Zaubersagen von diesem Berge erzählt (Kollár »Zpiew." p. 429). Auch in Polen hat ein Berg diesen Namen ("Sibylla od Woronicza" p. 35). Doch hat Sitno im Slowakischen auch die Bedeutung: Abgrund, Sumps. Propast heißt ebenfalls Abgrund, und Propastnjk (Priepasnjk), d. i. der Bewohner des Abgrundes, ist mit Pekelnjk, d. i. der Höllische, identisch. Daher die slowakischen Redensarten: Kam tam gdes do pekla — do Sitna (wo gehst du dort hin in die Hölle — in den Sitna), Peklo, Sitno wäecko gedno (Hölle oder Sitno gilt gleich viel), Bodaysi sa přepadou do naihldsjeho Sitna (Möchtest du nur in den allertiessten Sitna stårzen) (Kollár »Wýklad ku Sláw. Dc." p. 403).

## Alfabetisches Namenverzeichniß.

(Im Berte'ift bie Schreibart ber Quelle beibehalten, in biefem Regifter aber bie bons mifche Rechtschreibung Sungmann's jum Grunde gelegt, mit Ausnahme bes bobmi: foen B, fatt beffen nach ber neueften bobmifden Rechtidreibung, im Gintlange mit ben anberen flawifden Dialetten, 3 ftebt.)

Awschweititel 221.

Abarus 325. Anten 87, 40, 826. Aberglaube 56. Anteros 27. Abendröthe 245, 260. Anthropogonie 118, 234. Abendsonne 180. Anti 39. Abendstern 265, 270, 859. Apaturum 183. Ackerbau 117, 168, 261. Apatyor 138. Adler 123. Archiflamen 169. Aehren 132. Arzt (göttl.) 222. Aelster 321. Asiun 274. Aeolus 27. Athem 163, 275. Aepfel 138, 847. Atmosfäre 113. Aerztin 806. Atrimpos 217. Atrymp 296. Affe 126. Afrodite 27. Audros 297. Agnai 88, 40. Auferstehung 409. Aitwaros 388. Aufgang 210. Alces 354. Auschlawis 221. Alcia 246, 355. Auschwe 221, 224. Alfabet 183. Auschweit 221. Algys 354. Auschweititel 221. All — Eines 94, 102, 285. Auska \$60 Allgebärerin 185. Auslöschen 109. Aussaat 224. Allmutter 166. Alp 832. Aussra 268. Alte 259. Austern 110. Auxtheias 222. Alterthümer 182. Awarus 325. Amazonen 169. Ambro 325.

Amor 27.

Anafielas 415.

Androgyn 836.

Baal 150 Bába 118, 135, 141,166, 812, 888. Babai 141. Babák, f. Bubák. Babiagóra 338. Bábjhora 388. Babilo 379. Babské léto 857. Bábu řezati 413, ſ. Todaustragen. Báby 356. Bad 201, 268, 282. Balchan 186. Baram 258. Bär 821. Bärin 324. Barowit 171. Bartlosigkeit 156. Bärtigkeit 214. Baumgeister 313. Baystucy 229. Becher 152, 162, 246. Beel 150, 180. Belboh 75, 128, 148, 226, 249, 259. Bes 150, 185, 829, 830. Awatar 94, 112, 114, 133 Begegnen 285. 240. Begiessung 197, 294. Begräbniss 407. Belbog 153, f. Bélboh.

27

| Belewit 26.                | Bogwiedza 402.             | Bubbulis 334.            |
|----------------------------|----------------------------|--------------------------|
| Bentis 386.                | Boh 26, 89, 118, 187, 164, | Bublos.                  |
| Berg 99, 100, 234, 324,    |                            |                          |
| _                          | Boháč 262.                 | Buchstaben 214.          |
| Berggeister 302.           | Bohatec 262.               | Buckelochsen 195.        |
| Bergmännlein 230.          | Bohatstwj 262.             | Bud 90, 262, 404.        |
| Berstuk 229.               | Bohatyr 262.               | Budec 404.               |
| Beruschani 82.             | Bohyne 261.                | Buddh, s. Bud.           |
| Beschwörung 151.           | Bohyhka 268, 292.          | Buddha 34, 37, 88, 90,   |
| Bezlea 260, 362.           | Bohwjtr 276.               | 118, 209                 |
| Bezelea 268.               | Bojan 390.                 | Budeka 408.              |
| Bezmertnoj 334.            | Borewit, f. Porewit.       | Budinen 49, 246, 255,    |
| Białybóg, f. Bélbóh.       | Boruta 312.                | 262, 296.                |
| Biber 821.                 | Bosnier 10.                | Budintala, f. Budintoja. |
| Bid 264.                   | Božák 114.                 | Budintoja 90, 415.       |
| Bielszec, f. Pilwit.       | Božj 257.                  | Budorgis 64.             |
| Bies, f. Bes.              | Božj — bič <b>261.</b>     | Budraicis 90.            |
| Bjlá panj 308.             | Božj — dar 262.            | Budte 90, 244.           |
| Bilbog 81, f. Belboh.      | Božj – rána 261.           | Bug 118, 187, 169.       |
| Bilderloser Kultus 98.     | Božj – ruka 261.           | Bugwica 402.             |
| Bilderzerstörung 227.      | Božit 114.                 | Buh, f. Boh.             |
| Bjlýbůh, s. Bélboh.        | Böhmen 41, s. Čech.        | Buka 334.                |
| Bjlý - Wjt 289, f. Pilwit. | Böhmische Götternamen      | Bulgaren 10.             |
| Blattern 261.              | 26.                        |                          |
| Blitz 88.                  | Böse Geister 229, 284,     | Bungputis 274.           |
| Blitzgott 96, f. Perun.    | 806, 307, 829, 414.        | Burtynikai 226.          |
| Bludičky 290.              | Böse Götter 189.           | Burwis 226.              |
| Blumen 115, 132, 244,      | Böses Princip 36.          | Buskam 292.              |
| 274, 309.                  | Böse Riesen 323.           | Büsterich 290.           |
| Blut 221.                  | Böses 183.                 | Bystrý 290.              |
| Blutige Opfer 143.         | Bram 34, 40, 37.           | ~                        |
| Bobák 334, f. Bubák.       | Brama - Sekte 104.         | Calendae 27.             |
| Bobo 834.                  | Brána 110.                 | Čarodejujk 253, 402.     |
| Bochbur 211.               | Bran 110.                  | Čech 10, 40.             |
| Bock 187, 831.             | Brautstand 304, 345.       | Cerberus 27.             |
| Bod 294.                   | Brennende Fackel 138.      | Ceres 26.                |
| Boda 404, 858.             | Brennendes Rad 203.        | Černoboh 75, 129, 148,   |
| Bod'hana 90.               | Brekszta 260.              | 151, 226, 249, 259, 294, |
| Bóg, f. Boh.               | Breskta 260.               | 301,808, 312, 331, 407.  |
| Bogainon 293.              | Bron 110.                  | Černoknižnjk 402.        |
| Bogen 157.                 | Brona 110.                 | Černýbuh, f. Cernoboh.   |
| Bogińky 286, 292.          | Brot 284.                  | Čert 184.                |
| Bógwiatr 276.              | Bubák 334.                 | Čerw 188.                |
|                            |                            |                          |

Cica 186, 278. Dewas 26, 95. Donda 295. Ciza 279. Dewa Apator 138. Donner 259. Cisibog 270. Dewi 141. Donnergott 258, f. Perun. Cnez 254, f. Knez. Dewa 127, 138, 135, 140, Donnerkeil 258. 280. Donnersberge 108, Continue 101, 401. Cornu copiae 27. Dewana 26, 27, 127, 279, Berge. Čud 299, 326, 404. 877, 414. Doppelkörper 124. Ctitel 179, 270. Deewa deenas 413. Dožjnky 378. Czar — morskoe 300. Déwcice 26, 280, 312. Dracice 74, 415. Czarnybóg, f. Černoboh. Diabeł 184, f. Dabel. Drache 188, 245, 268, 289 Czarownik 253, 402. Diaboł 151, f. Dábol. 412, 415. Diana 26, 27, 280. Czart 184. Drachenhöhle 324. Czarnoksiężnik 402. Dias, f. Das. Drák 188, f. Drache. Czechen, f. Cech. Dias 380. Dreieck 100, 131. Dibel, f. Dábel. Czorna hodyna 188. Driades 27. Czud, f. Cud. Dibljk 74, 150, 302. Dřjmota 285. Czur 872. Did 27, 88, 295, 317-366. Dwargonich 330. Dida 350. Czuryło 821. Dwere 880. Czurpan 372. Didi 347 - 366. Dualismus 176, 188, 212. Diddis, f. Did. Dubinia 324. Dábel, s. Černoboh. Didko 350. Dubrawa 314. Dämmerung 229, 260. Didila 279, 847. Duda 850. Dämon 26. Didilia, s. Didila Duetelec 124. Däumling 26, 827, 832. Diesseits 255. Duha 273. Dagoda 274 Didziawiry 246. Duch 276. Dachuba 376. Dinda 350, 358. Dukny 298. Dis 331, f. Das. Daiwas 151. Dunda 295. Dangus 108 274. Djtko 353. Dundjk 850. Das 26, 27, 150, 830. Div 150, f. Dew. Duše 277. Ďásek 331. Diw (oder Dew) 88, 150, Dusi 26. Dasel 381. 188, 290, 827, 881. Dusza 277. Ďasljk 331. Diwa, f. Dewa. Dyngus 197. Datan 376. Diwcice, f. Dewcice. Dyza 878. Dažbog 376. Diwé ženy 334. Dzewa 74, f. Déwa. Déduska 880. Diwel 150, f. Dibljk. Dziady 409. Delta 181. Diwljk 150, f. Dibljk. Dzidzilia, ſ. Didila. Dennice 179, 270. Dobrá střice 290. Dziedzilia, f. Didila. Descendenz 95. Dobropán 74, 75, 111, 120. Dziewa, f. Déwa. Dés, s. Das. Doda 295, 850. Dziewanna 26, f. De-Deuana 279. Dodola 295. wanna. Deus deorum 154. Događa 274. Dziewica, f. Dewcice. Deutsche, f. German. Domownj duch 330. Dziewitza, f. Déwčice. Dew ober Diw 88. Donau 292. Dziwa, f. Dewa.

27 \*

| Dziwica, ſ. Déwcice.      | Eynal 370.                | Freya 26.                  |
|---------------------------|---------------------------|----------------------------|
| Dziwo, f. Diw.            | Ezerinis 296.             | Friedensgott 168, 172.     |
| Dzuma 322.                |                           | Frigge 236.                |
| 2 admin 1001              | Fackel 138, 161, 213.     | Fruchtbarkeit 182, 117,    |
| Eber 120.                 | Fahne 227, 380.           | 167, 196.                  |
| Edda 47.                  | Fahrzeug 166.             | Fruchtbecher 187.          |
| Ehe 344.                  | Fairguns 26.              | Fruchthorn 157.            |
| Eheliche Liebe 145.       | Falka, f. Zažjnky.        | Früchte 141.               |
| Ei 138.                   | Fallsucht 261.            | Frühlingsgott 175.         |
| Eidechse 319.             | Familie 885.              | Frühlingsgöttin 193.       |
| Eier 197.                 | Farbige Eier 197.         | Frühlingsmonat 210.        |
| Eierschalen 197.          | Fastzeit 140.             | Frühlingssonne 117, 180,   |
| Eiche 246, 285, 814, 824, | Faunus 27.                | 214.                       |
|                           | Fehlgeburt 180.           | Fuchs 321.                 |
| Eichhorn 321.             | Feldgeist 312.            | Furien 27, 415.            |
| Eichenfeuer 89.           | Fels 259, 808.            | Fussstapfen 15½.           |
| Eichenhain 99.            | Fenster 234, 322.         | Füllhorn 274.              |
| Eim 253.                  | Ferver 247.               | Fürst 251.                 |
| Ein Gott 96, 257.         | Festlichkeit 223.         |                            |
| Elementarfeuer 40, 124,   | Festtag 209.              | Gabie 210.                 |
| 226.                      | Feuer 103, 124, 195, 201, |                            |
| Elias 258.                | 282, 288, 822, 877        | Gadacz 254.                |
| Elona 247.                | Feuer und Wasser 128,     |                            |
| Eltern 366.               |                           | Gardoaitis 296.            |
| Elternmord 145.           | Feuerfest 201.            | Gastfreundschaft 17, 114.  |
| Embryon 181.              | Feuergott 290, f. Licht-  | Gebeine 235.               |
| Enkel Bába's 119.         |                           | Geburt 167, 336.           |
| Enkel der Kirten 119.     | Feuergöttin 87 — 40.      | Geist 276.                 |
| Ent 326.                  | Feuerkultus 19, 88, 98,   | Geisterschar 274.          |
| Erde 194, 256, 288, 804,  | 109, 118, 221.            | Gellon 246.                |
| Erdenfeuer 40, 124, 226.  |                           | Gelonen 147, 246, 255.     |
| Erdgeist 301              | Finsterniss 183.          | Gekröuter Adler 128.       |
| Erdgeister 410.           | Firmament, 134, 167, 218, | Genius 27.                 |
| Erdenkultus 168.          |                           | Gerichte 105, 260.         |
| Erdmännchen 230.          | Fisch 115.                | Germanen 19, 21.           |
| Erdenmutter 288.          | Flamen 105, 162.          | Germano — Romanen 86.      |
| Ernte 224, 375.           | Flammen 218, 214.         | Germnik 108.               |
| Eros 27, f. Did.          | Flins 81, 303, 411.       | Gesänge 52, 140, 201, 224, |
| Erretter 117.             | Fluss 197, 244.           | 805, 322.                  |
| Esche 814.                | Frau 212.                 | Gesangfest 194.            |
| Ewiges Feuer 89, 98,      | Frauenfaden 857.          | Gesetze 58, 401.           |
|                           | Frauenwürde 344.          | Geschenke 193.             |
| Eulen 284.                | Freiheit 21.              | Geschlecht 103, 124.       |
|                           |                           | •                          |

Geschoss 258, 259. Gřemnik 108. Hausgeräthe 822. Geschwisterbund 313. Greise 366. Haus-Gottheit 113. Gespenster 321. Grimming 108. Häusliches Glück 114. Heilkunst 240, 855. Gestirn 164, 167, 215, 266. Grodzisko, f. Tempel. Getrelde 220, 262. Gromâsh, f. Perun. Held 154, 162, 172, 195, Gromowit 207. Gewand 122, 158. Gewässer 168, 245, f. Gromownik 258. Heldin 166. Wasser und Feuer. Grona 403. Henil 370. Grotte 102. Gierowit 171. Herbst 359. Heros 111, 154, 262. Gigante 196. Grubite 370. Heroën 84, 165, 828. Giganten 326. Grumina, f. Nehoda. Gigas 325. Grünes Blatt 188. Heroënzeit 325. Giltine 314. Guckuck 125, 317, 341. Heroin 281. Giristis 312, Gudełka 298. Herrscher des All's 96. Glagol 403. Gulbi Dziewos 247. Hertha 288. Gute Götter 189. Glit 186. Herowjt 171. " Riesen 323. Glomazi 285. Hexen 802. Glück 289, 290, 376. Gutes Princip 36. Hevnal 370. Glücksgöttin 290. Gut und Böse 128, f. Dua- Hierarchie 162. Gnesen 411. lismus. Himmel 108, 256, 804, f. Gniazdo 411. Firmament, Gniezno 411. Himmelsbogen 278. Godu 379. Haar 168, 339, 341. Himmelsgewölbe 175. Gold 110. Haarlosigkeit 156. Himmelspalast 234. Goldene Zeit 117. Hämus 136. Hina 871. Gondu 879. Hagel 275. Hindu 40. Gongelis 369. Hahn 285, 818. Hirowit 171. Goniglia 369. Hahnenkopf 176. Hirt 225. Goniglo 224. Hladolet 75. Haiłki 374. Hlawa 101, 114. Gorcho 90. Hainal 370. Hiawarádce 113. Gorvnia 302, 824. Haine 98. Görzoni 327, 302, 230, Halbgötter 153. Hlodána 283. Gottesdienst 76 Hlodhyn 283. Halbmond 237. Götterbilder 47, 98. Hlodina 283. Hamboh 210. Götter - Dualismus 148, f. Hamburg 211. Hludana 283. Dualismus. Hammon 210. Hluodania 283. Götterdreiheit 176, 212, Hanumann 211. Hobor 325. 219 — 221, 235, 861. Harwjt 171. Hod 275. Göttlicher Helfer 113. Hase 321, Hodu 379. Höchster Berg 231, 415. Götzen 190. Hasterman 299. Hauch 163, 174. Höchster Gott 96, 108, Grausamkeit 148. 154, 222, 284. Grazien 138. Haupt 100. Gräber 49, 50, 81, 407. Hausgeister 302, 330. Höhle 134.

| 433                        |                            |                          |
|----------------------------|----------------------------|--------------------------|
| Höllengeister 407, f. Čer- |                            | Jutro , f. Jjtro.        |
| noboh.                     |                            | Jutraboh 177 — 183, 150. |
| Hohe Berge 99.             | Additioning to the         | Juterbog, f. Jutraboh.   |
| Holec 354.                 | 201.                       | Jutrowjt 180.            |
| Hollunder 229, 814, 827,   | Jaro 178.                  | Jutrzenka, f. Jjtřenka.  |
| 328.                       | Jasni 170.                 | Jutřenka, f. Jjtřenka.   |
| Holtschy 354.              | Jasny 89, 274, 355.        | <b>T7</b>                |
| Holzy 354.                 | Jason 160, 169, 170, 209,  | Kadmilos 169.            |
| Honig 284.                 | 258, f. Jasný.             | Käfer 123, 180.          |
| Homan 212.                 | Jasen 75, 209, ſ. Jasný.   | Kälte 176                |
| Homen 322.                 | Jassen, f. Jasný.          | Kampf 199.               |
| Honidlo 869.               | Jawine 245.                | Kaous 381.               |
| Horn 27.                   | Jazamaten, 137.            | Karewjt 171.             |
| Horodyszczo, f. Tempel.    | Jazen 74, ſ. Jasný.        | Karzeł 329.              |
| Hospodařjéck 830.          | Jazygowé 42.               | Kasczej 884.             |
| Hromolan 108.              | Jdolum 76, f. Götze.       | Kapiel 200, f. Bad.      |
| Huine 826.                 | Jenseits 250, 255, 410.    | Kaukie 329.              |
| Hun 325.                   | Jeśion 314, ſ. Jasen.      | Kaulo 198.               |
| Hund 187.                  | Jessa 89, f. Jasen u. Pe-  | Kaunis 356.              |
| Hunnen 23.                 | run.                       |                          |
| Hunnengräber 303.          | Jessen 209, f. Jasen u.    | Kauzedlujk 253.          |
| Huslar 406.                | Perun.                     |                          |
| Hwezdy 265.                | Ježi - Bába 141, 168,      | Kekyris 225.             |
| Hypanis 137.               | 412 , s. Baba.             | Kelten 26.               |
| ~ <b>.</b>                 | Jędza 412, f. Ježibába.    | Keraunos 99.             |
| Charss, f. Chwor.          | <b>Jjt</b> ro 179.         | Kessel 259.              |
| Chason 209.                | Jitřenka, 177, 269, 270.   | Kielo 386.               |
| Chaudák 183.               | Ilia 325.                  | Kiew 825.                |
| Chauturas 408.             | Ilija 258.                 | Kika 938.                |
| Chazon 74, 209.            | Illyrier 42.               | Kikimora 142, 332.       |
| Chladolet 7½.              | Inschrift 214,246, 259,121 | Kikuška 883.             |
| Chors 90.                  | Indier 40, 47.             | Kilpinnis 278.           |
| Chorsum 90.                | Johannisfeuer 201, 289     | Kindermord 114.          |
| Chowor, f. Chwor.          | s. Sobótka                 | Kirchensprache 41.       |
| Chwor, f. Chwoř.           | Johdi 273.                 | Kirten 119.              |
| Chwor 71, 275.             | Jpaboh 319.                | Kiow 825.                |
| Chworz, f. Chwor.          | Irrlichter 290.            | Klage 199.               |
| Chudák 183.                | Ispolin 326.               | Knabe 189.               |
| Chud'as 183.               | Isok 210.                  | Knéz 283, 898.           |
| Chunen 325.                | Istok 210.                 | Kniaź 253, ſ. Knez.      |
| <b>T</b> .                 | Jungfrau 133, 283.         | Kniez 254, f. Knez.      |
| Jaga — Bába 412.           | Jupiter 22, f. Perun, 26   | i, Knjha 398.            |
| Jagaubis 291.              | 97, 201, 209, 258          | . Knjže, f. Kněz.        |

|                                     |                           | 740                         |  |
|-------------------------------------|---------------------------|-----------------------------|--|
| Knochenfuss 168. Krammetsvogel 321. |                           | Kurko 226, 291.             |  |
| Kobali 229.                         | Krankheit 321.            | Kutia 379.                  |  |
| Koboli 829.                         | Krasopanj 132, 135, 110,  | Kuwera 291, 876             |  |
| König 105, 162.                     | 242, 270, 386.            | Kwasir 26.                  |  |
| Königskerze 377.                    | Kremara 291.              | Kytice 810,                 |  |
| Königsspiel 351.                    | Krepkojbog 121.           |                             |  |
| Königstanz 351.                     | Krieg 380.                | Lada 27, 88, 139, 169, 170, |  |
| Köpfe 174.                          | Kriegsbekleidung 122.     | 193, 225, 289, 295,         |  |
| Kolada 215, 360.                    | Kriegerisches Spiel 199.  | 845-866.                    |  |
| Ko — Lada 192.                      | Kriegsgott 172, 194, 220, | Ladoga 295.                 |  |
| Koldus 194.                         |                           | Ladon 347.                  |  |
| Koleda 26, 27, 192, 194,            | Kriegsgöttin 166.         | Ladoň 170.                  |  |
|                                     | Kriwe 898, 415.           | Ladzona 314.                |  |
| Koledneke 194.                      | Kroaten 10, 41.           | Laima 236—239, 304.         |  |
| Ko — Liada , ſ. Koleda.             | Krodo 90, 115 — 119.      | Lalo 865.                   |  |
| Kolo 193, 203.                      | Kröten 319.               | Lanze 121, 157.             |  |
| Kolossal 154, 173.                  | Krok 84.                  | Lato 190.                   |  |
| Kolowánj 193.                       | Królewna 351.             | Latona 26.                  |  |
| Koltki 229, 829.                    | Krone 112, 128, 275.      | Lauariski 122.              |  |
| Končina 101, 401.                   | Krt 119.                  | Laumes — josta 238.         |  |
| Konczyna, f. Koncina.               | Kruch 291.                | Lausitz 41, 26.             |  |
| Kontiny 101.                        |                           | Lawariski 122.              |  |
| Kopfbedeckung 100.                  | Krumine 244.              | Lebensbaum 139.             |  |
| Korb 115.                           | Krwnjk 142.               | Lebenserzeugung 118.        |  |
| Korngarben 220.                     | Ksiądz 253, f. Kuez.      | Lebensfaden 272.            |  |
| Kornähren 238.                      | Książe 254, ſ. Knjze.     | Lebensgöttin 140.           |  |
| Koros 88.                           | Kucia 379.                | Lebensgott 113, 336.        |  |
| Kors 90, 291.                       | Kuga 322.                 | Lebensprinzip 124.          |  |
| Korscha 90.                         | Kugel 121, 138, 259.      | Led 359.                    |  |
| Kosczej 381.                        | Kukowoitis 246.           | Leda 353, f. Lada.          |  |
| Kosmogonie 118, 248,                |                           | Ledo 859.                   |  |
| 234, 304.                           | Kukułka, f. Guckuck.      | Leels 355.                  |  |
| Kotihoroszko 327.                   | Kůl 193.                  | Lectons 333.                |  |
| Kotihrásek 327.                     | Kultur 383, 10.           | Lech 41, 39, 84.            |  |
| Kowera 291, 376.                    | Kunižka, f. Morena.       | Leibeigenschaft 21.         |  |
| Kozel 188.                          | Kupačka 294.              | Leibesfrucht 131.           |  |
| Kraenze 809, 246.                   | Kupala 348.               | Leidenschaft 321, 331.      |  |
| Kräuter 200, 240.                   | Kupalnica 201, 302, 377.  | Leichenfeierlichkeit 199,   |  |
| Krainer 22.                         | Kupalo 26, 27, 200, 205.  | Lel 27, 88, 74, 270,        |  |
| Krák 84, 321.                       | Kúpel 200.                | 318 — 366.                  |  |
| Krakau 10.                          | Kurch 90, 291.            | Lelemene 356.               |  |
| Králka 351.                         | Kurcho 90, 227, 291.      | Leliamenelia 357.           |  |
| Kralomoc, 258.                      | Kurchos 226.              | Leliwa 211.                 |  |
| <del></del>                         |                           |                             |  |

.

| 404                                |                                                  |                        |
|------------------------------------|--------------------------------------------------|------------------------|
| 424                                |                                                  |                        |
| Lelus 240, f. Lel.                 | Lubėjk 357.                                      | Mathe 236.             |
| Lelum 241, Lel.                    | Lubič 857.                                       | Mati 187.              |
| Lesnj duch 833.                    | Lubleniczy 357.                                  | Matoha 334.            |
| Leson, f. Lesoj.                   | Lucifer 179.                                     | Matolica 334.          |
| Lešj 832, 820, 812.                | Ludki 280.                                       | Mawka 298.             |
| Lešie, ſ. Lešj.                    | Luft 103.                                        | Meder 146.             |
| Leszie, ſ. Lešj.                   | Luftwelt 112.                                    | Medziojna 313.         |
| Letten 26, 46.                     | Lustbarkeit 223.                                 | Meer 201, 213, 274.    |
| Letnice 26, 27, 194—201,           |                                                  | Meergott 291.          |
|                                    | Lwarazjk 120.                                    | Meerjuugfrau 292.      |
| <b>Lét</b> o 191, 268.             | Lwa — Račic 121.                                 | Meerschaum 274.        |
| Ljadon 347.                        | 36                                               | Mesjc 265.             |
| Lilie 139.                         | Māllused 230.                                    | Meilenschuhe 324.      |
| Libuša 825.                        | Mädchenmord 144.                                 | Mejtas 237.            |
| Liebesgöttin 345.                  | Mähren 10.                                       | Mena 356.              |
| Liethua 242.                       | Maeotis 133 — 140.                               | Menelia 356.           |
| Liethuwanis 243.                   | März 140, 224.                                   | Menes 238, 269.        |
| Ljeto 191 , f. Léto.               | Magnet: Schlaf 285.                              | Mensch 122, 123.       |
| Lichoplesy 299.                    | Mácha 334.                                       | Menschenkopf 121.      |
| Licht 40.                          |                                                  | Menschenopfer 143, 20, |
| Lichtgötter 307, 406, 149,         | •                                                | 221.                   |
| 183, 215, 325.                     | Maibäume 196.                                    | Menschenpaar 234.      |
| Lichtkultus 19, 34, 86,            |                                                  | Menschenuntergang 284. |
| <b>3</b> 9, 88, 89, 103, 146, 163. |                                                  | Menu 34.               |
| Lichtstrahlen 138, 174.            | Majka 288.                                       | Menule 238.            |
| Lichtwelt 88, 112.                 | Majówka 197, 374.                                | Merkurius 27, 111.     |
| Linde 314.                         | Makoš, ſ. Mokoš.                                 | Merot 27, 74, 75, 142, |
| Lingam — Joni 101.                 | Makosz, f. Mokoš.                                | 180, 411.              |
| Links 285.                         | Manniöwe 113, 120.                               | Merowit 180.           |
| Linxmine 235.                      |                                                  | Miedziojma 237.        |
| Lithauen 21, 26, 46, 243.          |                                                  | Miesiąc 270, f. Mėsjc. |
| Litice 27, 415.                    | Mar 180, 229.                                    | Milda 241.             |
| Lituwanis 29‡.                     | Maran 292.                                       | Milch 217.             |
| Litwani 46.                        | Marana 141.                                      | Milchstrasse 272, 415. |
| Löwenantlitz 112.                  | Marea 74.                                        | Milina 345.            |
| Löwengestalt 187.                  | Markopety 229, 332.                              | Milostky 138, 346.     |
| Löwenköpfe121, 123,175.            | •                                                | Mir 177.               |
| Loida 365.                         | Marowit 180, 332.                                | Mithras 23.            |
| Lotosknospe 138.                   | Mars 22, 26, 196.                                | Mittag 280.            |
| Lottchen 230.                      | Martana 198.                                     | Mittagsonne 180.       |
| Lotyši 46.                         | Marzana 126, f. Morena.                          | Mitta 94 256           |
| Laurasici 181.                     | • •                                              | mittee 51, 500.        |
| Dadiesici 161.                     | Marzena 75, f. Morena.<br>Marana 110, f. Morena. | Mittler 112.           |

| Mörserkeule 166.          | Naturdienst 36.          | Oberwelt 256.            |
|---------------------------|--------------------------|--------------------------|
| Mogiła 375.               | Naturgeister 321.        | Oblewačka 294.           |
| Mokoš 74, 75,115,848,293. | Naturleben 250.          | Obotriten 36, 182.       |
| Mokosz, f. Mokoš.         | Naturkultus 146.         | Obr 325.                 |
| Mokša, f. Mokoš.          | Nebe 257.                | Obránitel 74.            |
| Mond 89, 169, 181, 201,   | Nebel 257.               | Obrzym 825.              |
| 219, 238, 304.            | Nebensonnen 271.         | Obžjnky 378.             |
| Mondgöttin 167.           | Nebeský 257.             | Odin 325.                |
| Mondlicht 134.            | Nebožtjk 262.            | Ohlas 303, 389.          |
| Mondviertel 269.          | Neckgeister 327.         | Ochechule 299.           |
| Monogamie 344.            | Nehoda 74, 75, 274, 275. | Ochsenkopf 126.          |
| Montag 106.               | Nek 299.                 | Okkaatgimimas 228.       |
| Mora 142.                 | Nemisa 275.              | Okkapirmas 192, 215.     |
| Moran 292.                | Nemon 246.               | Okkupernis 216.          |
| Morana 140.               | Nerot, f. Merot.         | Oko - Pioruna 213.       |
| Moras 332.                | Nerthus 281.             | Okopirnos 213.           |
| Moraus 332.               | Nervenschlag 261.        | Olbrzym 325.             |
| Mord 20, 144.             | Neues Jahr 322.          | Olt 154.                 |
| Morena 110, 198, 283,     |                          | Omen 125.                |
|                           | Neun Sonnen 271.         | Opfer 20, 161, 303, 223. |
| Mořena, f. Morena.        | Neuri 42.                | Opferfeuer 40.           |
| Morgen 201, 370.          | Nia 290, 411.            | Opfergeräthe 123.        |
| Morgengott 179.           | Niewiasta 322, 140.      | Opfermesser 180.         |
| Morgenroth 179, 260.      | Niam, f. Nia.            | Opferschale 123.         |
| Morgensonne 180.          | Nija, f. Nia.            | Opferstätte 98.          |
| Morgenstern 179, 270,     | Nijola 241, f. Nia.      | Opferzeit 164.           |
|                           | Niola 243, 244, f. Nia.  | Orakel 111, 143, 160,    |
| Moriany 292.              | Ninwa, 74, f. Nia.       | 162, 167, 803, 389, 397. |
| Motolica 334.             | Niwa, f. Nia.            | Ordalien 105.            |
| Mura 142, 332.            | Nocena 74, 75, 270.      | Oslad 879.               |
| Murgi 246.                | Nordlicht 273.           | Osterbad 197.            |
| Musik 322, 339.           | Nowé léto 141.           | Oswieciciel 221, f. Au-  |
| Myrthenbaum 189.          | Nowý rok 191.            | schwe.                   |
| Mysterien 247.            | Numejas 380.             | Oswetitel, f. Auschwe.   |
| •                         | Nüsse 234.               | Oum 95, 99, 106, 107.    |
| Naekki 299.               | Nuri 42.                 | Ozwena 303.              |
| Naharwali 354.            | Nussbaum 235.            |                          |
| Nacht 186, 245, 281, 333. |                          | Palast 268.              |
| Nachtigall 321.           | Nymfen 27.               | Pan 27, 137.             |
| Nachtsonne 219, 270.      |                          | Panagoria 183 — 110.     |
| Nachtzeit 156.            | Oben 94.                 | Panj 137.                |
| Najaden 27.               | Ober-Priester 105, 106,  | •                        |
| Natur 169.                |                          | Panigora 188 — 140.      |
|                           | 100.                     | - mm8010 100 110         |

| Pantheon 174.              | Pieniek 329.                         | Polygamie 20,5341.            |
|----------------------------|--------------------------------------|-------------------------------|
| Param 258.                 | Piestworca 390.                      | Pommern 20.                   |
| Paramuz 181.               | Pigmeyczyk 329.                      | Popiel 84.                    |
| Parjangas 108.             | Pikal 145, 218, 828.                 | Pora 173.                     |
| Parom 99, 258, 259.        | Pikolo 145, 218 — 219.               | Porembog 216.                 |
| Parstuk 26, 229, 801, 827. | •                                    | Porenuc 176.                  |
| Patelo 145, 218.           | Pikus 26, 27.                        | Porenut 130,176,218, 337.     |
| Patello 218.               | Pilwiht 26.                          | Porewit 181.                  |
| Pauksztu – Kielas 272.     | Pilwis 26.                           | Poritata 414                  |
| Pekelle 218.               | Pilwjt 289, 875.                     | Poronéc 131, 176.             |
| Pekelnjk 328, 410, 145,    |                                      | Poronicny 181.                |
|                            | Piorun, f. Perun.                    | Poronut 131, f. Poronec.      |
| Pekelny, f. Pekelnjk.      | Piorunowładca 258.                   | Porowic 131.                  |
| Peklaboh 218, f. Cerno-    |                                      | Poruata 414.                  |
|                            | Pizio 356.                           | Po-Russi 82, f. Sporus.       |
| Peklo 112, 328, 410.       | Planetenlicht 40.                    | Posestrime 843.               |
| Pekollo 218.               | Plawcer 169.                         | Postrižjny 841.               |
| Pelwit 26.                 |                                      | Postrzyzyny, f. Postři-       |
| Perkons 26.                | 376.                                 | žiny.                         |
| Penates 27.                | Pliwný Wjt 376.                      | Poswist 274.                  |
| Peraun 99.                 | Pluto 27.                            | Potrebbóg 216-218.            |
| Pergober 373.              | Pobratímstwo 335, 348.               | Potrimbo, f. Potreb-bóg.      |
| Pergobuns 373.             | Podaga 107-110, 274.                 | Potrimp 214, 248.             |
| Pergrubie 241, 373.        | Podangis 108, 274.                   | Potřeba 216.                  |
| Pergrubios 221, 373.       | Pogoda 74, 260, f. Pohoda.           | Powetrj 322.                  |
| Perkun 213 — 216.          |                                      | Powietrze, f. Powetrj.        |
| Perkunas 26.               | Pogwisd 89, 271.                     | Praboh 96, 248.               |
| Perkunatele 218, 239.      | Pohoda 75, 273.                      | Pragaras 244.                 |
| Perkunos 26, 89, 248.      | Pohwiscel, f. Pochwist.              | Pragartis 410.                |
| Perstuk 26, f. Parstuk.    | Pochwist 74, 75, 274.                | Pram 40.                      |
| Peru 99.                   | Poklus 410.                          | Pramen 261.                   |
| Perun 26, 71, 75, 96, 89,  |                                      | Pramžimas 215, 284, 248.      |
| 188, 257, 279, 94 — 99,    | Pokollo 248.                         | Pramžu 234.                   |
| 105, 248.                  | Pokollos 145.                        | Prasica 808.                  |
| Peruschani 82.             | Pokuć 380.                           | Praurime 244, 283.            |
| Peskia 380.                | Polednj 260.                         | Praurme 283.                  |
| Pestjungfrau 322, 414.     | Polednice 360.                       | Prawda 105.                   |
| Petersilie 284.            | Polel 27, f. Lel.                    | Práwo 106.                    |
| Pęcherz 329.               | Polelum 241.                         | Pražiwot 248.                 |
| Pfeile 157., 305.          |                                      |                               |
| Pferdekultus 815.          | Polen 10, 26, 39, 41.                | Priapus 125, 196, ſ. Mai-     |
|                            | Polen 10, 26, 39, 41.<br>Polkan 313. | Priapus 125, 196, f. Maicene. |
| Phanagoria 133.            |                                      |                               |

|                              | -                           | 427                       |
|------------------------------|-----------------------------|---------------------------|
| Priesterstaat 254.           | Radihost 27, 74, 75, 81,110 |                           |
| Prija 26, 27, 127, 236, 242. | -123, 194, 210, 248, 387.   | Russen 10, 41, f. Sporus. |
| Pripekal 125                 | Radiht 113.                 | Russinnen 10.             |
| Priya, f. Prija.             | Radikis 113.                | Rydegast 110, f. Radihost |
| Prokorimos 235.              | Radogost, f. Radihost.      |                           |
| Promień 261.                 | Räthsel 308.                | Saat 224.                 |
| Prone 99, f. Perun.          | Rachman 197.                | Sabatus 204.              |
| Prono 99, f. Perun.          | Raj 410.                    | Sagen 56, 83.             |
| Proven 96, 98, f. Perun.     | Rarach 329.                 | Sagori 281.               |
| Propástnjk 416.              | Rarášek 829.                | Saken 147.                |
| Protoflamen 162.             | Rarášjk 830.                | Samargla 275.             |
| Prüfeisen 105.               | Rarask 330.                 | Samo 84.                  |
| Prussi 82.                   | Rassa 225, 348.             | Samothrake 169.           |
| Prwesnja 372.                | Ragana, 314.                | Samoženka 169.            |
| Přemysl 325.                 | Ragutis 379.                | Samozonka 169.            |
| Připekal 125.                | Razi 81, 252.               | Sani 27, ±50, 415.        |
| Puciatai 274.                | Raziwia 135.                | San, f. Sani.             |
| Pucis 274.                   | Regen 234, 295.             | Santu - sitte 118.        |
| Puistric 290.                | Regenbogen 235, 238,273.    | Sarmat 136, 146.          |
| Purpur 244.                  | Rechte 58.                  | Sarouisce 407.            |
| Puscetuš 228.                | Reibung 288.                | Sat 117.                  |
| Pusinaš 31 <b>2.</b>         | Reif 275.                   | Sater 116.                |
| Puskaijtis 228.              | Reife 224.                  | Satiaurata 116.           |
| Pusterich 290.               | Reichthum 262.              | Sattel 156.               |
| Pustý, f. Puskait.           | Reinigung 163, 201.         | Saturnus 16,90,115—119.   |
| Puszczyk, f. Puskait.        | Reinlichkeit 155.           | Satyawrata 90, 115-119.   |
| Pya, 290.                    | Rettung 115.                | Sauromate 36.             |
| Pystřic 290.                 | Riese 196, 234.             | Scrat 26.                 |
| •                            | Roditi 113.                 | Sebasios 201              |
| _                            | Rodiwá 135.                 | See 253.                  |
| Rabe 277, 321, 318.          | Rosa 348.                   | Seele 276, 272, 317, 407, |
| Rad 113, 115.                | Rosenknospe 139.            | ſ. Duše.                  |
| Radagaisus 111.              | Ross 296.                   | Seelenkräfte 331.         |
| Radamant 27.                 | Rothe Eier 197.             | Seelenleben 250.          |
| Radamaš 27, 75, 411.         | Rozwodič 113.               | Seelenwanderung 410.      |
| Radams 74.                   | Rugiaewit 171.              | Seewa 26, 237, f. Žiwa    |
| Radumaš, f. Radamaš.         | Rugiwit 171.                | Seja 373.                 |
| Radegast, f. Radihost.       | Rügen 281.                  | Sekmine 224.              |
| Radegost, f. Radihost.       | Rundtanz 203.               | Selbstpeinigung 114.      |
| Radgost, f. Radihost.        | Runen 49, 50, 51, 77,       |                           |
| Radhost, f. Radihost.        | 259, 275, 400, 403.         | Serben 10, 38, 40, 11.    |
| Radh 113.                    | Rusadelnj swátky 113.       | Serowit 196.              |
|                              |                             |                           |

| Shiwaiten 35, 40, 127.   | Siewa, s. Žiwa.             | Colote Dake 999 ( Winti   |
|--------------------------|-----------------------------|---------------------------|
| Shiwa — Sekten 104, 142. |                             | Solota Baba 338, f. Ziata |
| Shiwie 125, s. Žiwa.     | •                           | Bába.                     |
| Shkrat 26.               | Sijati 118.                 | Sommer 141,174, 356,857.  |
|                          | Silnojbog 121.              | Sommermonat 210.          |
| Schätze 200.             | Sippia 26.                  | Sommersonne 126, 132,     |
| Schalen 152.             | Sisa 279.                   | 180, 211.                 |
| Schamanen 251.           |                             | Sonne 103, 226, 215, 128, |
| Schild 126, 175, 256.    | Sjtiwrat 117.               | 268, 304, 325, s. Perun   |
| Schildkröte 119.         | Siton 118.                  | und Wjt.                  |
| Schlaf 171, 833.         | Sitno 416, f. Peklo.        | Sonnenaufgang 180, 268.   |
| Schlaefen 112.           | Siua 132, ſ. Žiwa.          | Sonnenbecher 152.         |
| Schlangen 319, 246.      | Siw 127.                    | Sonnenbild 161.           |
| Schlangenbiss 240.       | Siwa; ſ. Žiwa.              | Sonnenfeste 118, f. Jah-  |
| Schlangendrache 186.     | Skanda 37.                  | resfest.                  |
| Schlangengott 217.       | Skasil 187, f. Wrah.        | Sonnenfinsterniss 269,    |
| Schlangenkultus 122,216. | Skelett 334.                | 273.                      |
| Schlangenschwänze 186.   | Skorpion 123,               | Sonnengötter 410, 108,    |
| Schnee 275.              | Skret 26, 302.              | 113, 118, 154, 175.       |
| Schnecke 118, 128.       | Skrejtý, f. Skrytý.         | Sonnenheld 165.           |
| •                        | Škrjtek 301, f. Skrytý.     | Sonneukultus 34, 36, 168, |
| 345, f. Krasopani.       |                             | 200.                      |
| Schönheitswasser 281.    | Skrzot, f. Skryty.          | Sonnenlauf 202.           |
| Schrat 26.               | Skythen 136,                | Sonnenlicht 40.           |
| Schretel 26.             | Sláw 326.                   | Sonnenmutter 201.         |
| Schrift 13, 402.         | Sláwa 159, 288.             | Sonnenmythus 88,          |
| Schritt 324.             | Sláwa Bohyné 31, 37—41,     | •                         |
| Schuaixbog 161.          | 76.                         |                           |
| Schutzgott 217.          | Slawengräber 407.           | Sonnensäule 173,          |
| Schwaitix 160.           | Slebog 184, f. Zlýboh.      | Sonnenscheibe 40, 156.    |
| Schwaittix 214 — 216.    | Slinxnis 330.               | Sonnensohn 117.           |
|                          | •                           | Sonnenstrahlen 138.       |
| Schwalbe 318, 321.       | Slowaken 10, 41.            |                           |
| Schwantewic 161, f. Swa- | •                           | Sonnensymbol 195.         |
|                          | Slowene 39.                 | Sonnentempel 174.         |
| Schwarze Götter, f. Cer- |                             | Sonnenuntergang 201,      |
|                          | Slunce 265, f. Sonne.       | 210, 268, 322.            |
| Schwarze Pferde 315.     | Smertnica 322.              | Sonnenwagen 268.          |
| Schwarze Stunde 188.     | Smigust 197.                | Sonnenwappen 169.         |
| Schwert 156, 174.        | Smik 330.                   | Sonnenwende 193.          |
| Sib 26.                  | Smok 300.                   | Soraben 39, 40, 91.       |
| Siba 125, ſ. Žiwa.       | Sobot 204.                  | Sorben 26, 38, 40.        |
| Sieb 286.                | Sobótka 200 — 205, 348.     |                           |
| Siebentes Jahr 285, 340. | Sohn der Sonne 117.         | Sotwar 225, 370.          |
| Siebog 125, 336.         | Sol oriens 180, f. Aufgang. | Specht 319.               |
|                          |                             |                           |

|                            |                          | 429                                   |
|----------------------------|--------------------------|---------------------------------------|
| Speisen 322.               | Styr 196.                | Swiat, f. Swet.                       |
| Sperber 318.               | Suaha 37—40.             | Swiatowit, f. Swatowjt.               |
| Sporus 37, 38, 40.         | Suante - Wiet, f. Swa-   | Swiecisty 214.                        |
| Sprache 18, 40, 60,82,231. | • •                      | Swiętagóra 281.                       |
| Sprichwörter 56, 57.       | Suantevit, f. Swatowjt.  | Swięticz, f. Swetic.                  |
| Sprünge 203, 285, 824.     | Suatouytt, f. Swatowjt.  |                                       |
| Srbi 40.                   | Sudice 74, 410.          | Swięty 159.                           |
| Stado 364.                 | Suentobuck, f. Swatoboh. | * *                                   |
| Stadic 405.                | Sühnopfer 143.           | Sytý 117.                             |
| Standbilder 121.           | Sur 88, 90.              | Sytyarat 116 — 119, f.                |
| Stanitia 157.              | Surbi 91.                | Žjtiwrat.                             |
| Starycya 157.              | Surya 40.                | Sytiwrat, s. Žjtiwrat.                |
| Staryca 157.               | Susparinia 372.          | Symbol 36, 115.                       |
| Stawica 157.               | Svante Vit 196, f. Swa-  | •                                     |
| Stein 245, 303.            |                          | Szwajstix 215.                        |
| Steinaltäre 808.           | Svantom 118.             | Šarač 316.                            |
| Stern 160.                 | Svar 40 — 90.            | Semjk 316.                            |
| Sterngott 161, 215.        | Swaixtix 258.            | Setek 27, 74,330.                     |
| Sternohoh, s. Černoboh.    |                          | Sseewa 242, f. Žiwa.                  |
| Sternschuppen 272.         | Swantewit, f. Swatowjt.  |                                       |
| Sternkultus 86.            |                          | 4.                                    |
|                            | Swatoboh 210, 154, 171.  | •                                     |
| Stier 194, 213.            | Swatojánský oheň 202.    | Szetek, f. Setek.                     |
| Stierhaupt 112,            | Swatowid, f. Swatowit.   |                                       |
| Stierkopf 126, 176.        | Swatowjt 26, 27, 74, 75, |                                       |
| Stirn 216.                 | 118, 151, 153, 154, 165, |                                       |
| Stračec 319.               | 179, 183, 185, 194, 202, | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| Strahlen 138, 169.         |                          | Tanz 193, 201, 224,806.               |
| Strahlenhaupt 176.         | _                        | Tassan 74,415, f. Cerno-              |
| Stráwa 408.                | towjt.                   |                                       |
| Strib, f. Střjboh.         | Swaty 159.               | Taterman 299.                         |
| Stribog 27, f. Strjboh.    | Swatyboh, s. Swatoboh.   |                                       |
| Střjboh 27, 276.           | Swatybor 313.            | Taube 275, 277, 319.                  |
| Strigon, f. Strjboh.       | Swecias 380.             | Tauge 108.                            |
| Striw, f. Střjboh.         | Swehtas Mejtas 237.      | Tempel 101.                           |
| Střjw, s. Střjboh.         | Swentobog, f. Swatoboh.  |                                       |
| Střice 290.                | Swet 40, 88, 170, 248.   | Terglou 100.                          |
| Strybog, s. Střjboh.       | Swetič 160, 214.         | Teufelsmännchen 329.                  |
| Stuacze 813.               | Swétjika 290.            | Teut 37.                              |
| Stuatira 157.              | Swetlana 325.            | Thau 284.                             |
| Studenec 293.              | Swetlo 248               | Thews 236.                            |
| Sturm 216, 234, 329.       | Swétlonos 179.           | Thiere 121, 322.                      |
| Sturmwind 185, 260.        | Swetluš 265.             | Thieropfer 143, 221.                  |
| Stypa 408.                 | Swetluše 270, 179.       | Thiersagen 320.                       |

Trut 333. Thor 108. Uslad 379. Trysna 198, 408. Tiknis 273. Uspárina 872. Tod 141, 176, 250, 262. Trzybek, f. Triboh. Vandali 39. Todaustragen 140, 198, Trzybóg, f. Třiboh. Vatra shiwa 288. 283, 413. Trzygłow, f. Trihlaw. Todgöttin 140, 168. Třas 381. Veda 34, 37, 106. Todstrafe 109. Třibek, f. Třjboh. Veitstanz 203. Todtenbahre 822. Třjboh 75, 414. Veless 368, f. Wološ. Todtenberg 415. Trihlaw 75, 99-107, 209, Veneti 41. Todtenfels 415. 219, 272. Venus 26, 27. Todtenfeste 409. Tschernibog, f. Cernoboh. Verbrüderung 343, 231. Tschud 326, f. Cud. Vergötterung 26, 87. Todtengaben 108. Todtengötter 180, 410, f. Tur 26, 126, 194, 848. Verkörperung 112. Černoboli. Turissa 196. Vermittler 112, 215, 222. Turizza 196. Versöhnung 203, 227. Todtenköpfe 218. Turošik 312. Ver wandlungen 320. Todtenmale 408. Todtenspeisen 408. Turzyce, f. Turice. Verwünschung 320. Verwüstung 234. Todtensteine 808. Turice 26, 194, 374. Todtentrauer 312. Vielköpfigkeit 35, 130. Tyr 26, 49, 196. Todtenverbrennung 407. Tyro 196. Vielon 413. Topielec 299. Tzibas 125, f. Žiwa. Vielweiberei 20. Vierköpfigkeit 156. Topien 299, Tzörni Ziminiki 410. Topnjk 299. Vila, 74 f. Wila. Torjk 380. Vilkodlak 832. Ubijica 142. Vinidi 89. Trabrat, f. Triglaw. Traume 414. Ubohý 261. Vinithi 39. Traube 123. Ubožatko 261. Vinuli 39. Traubenkirsche 327. Uhu 281. Vithinger 326. Ueberschwemmung 115, Vitus 153. Trauer 199. Trauerkampfspiele 200. 248. Vlicodraci 334. Um 107. Traum 333, 414. Vögel 112, 126, 272, 277. Tribik 74, ſ. Třjboh. Un 326. Voievoda 254. Tribla, ſ. Třihlaw. Unbärtigkeit 214, 220. ·Volkssagen 56. Trigla, f. Třihlaw. Unfruchtbarkeit 279. Vorbedeutungen 284, 309. Triglaff, f. Trihlaw. Unsterblichkeit 250. Vorsehung 96. Unten 94, 256. Trigelaus, f. Třiblaw. Vorzeichen 120. Triglaw, f. Trihlaw. Unterwelt 112, 142, 219, Vrag 183. Trinkfest 223. 244, 256. Vraga - stan 184. Triopa 119, 285. **Upine 298. W**älder 98, 306. Triwejde 287. Upior 334. Troyglow, f. Třihlaw. Wärme 176. Upiorzyca 384. Trpasljk 327. Waffen 156. Urne 115. Trpka 327. Uraga - sthana 184. Wagen 268, 322.

| Wahlbrüderschaft 343.            | Weissagung 125, 260,809 | , Wind 216, 276, 415.      |
|----------------------------------|-------------------------|----------------------------|
| Wahrsager 304, 400.              | 817, 406                | · Winden 38, 40.           |
| Wajanok 202.                     | Weisse Frau 308.        | Winter 141, 198, 245,      |
| Wajanwo 202.                     | Weisse Pferde 156.      | 834, 410.                  |
| <b>W</b> aju 248.                | Weja 112, 284.          | Wintergott 175.            |
| Wakarinie 268.                   | Wel 368, 389.           | Wintersonne 174, 180,      |
| Waldgeist 173, 312.              | Weleš 27.               | 834.                       |
| Waligóra 312.                    | Welli Dewa 247.         | Wiosna, f. Wesna.          |
| <b>W</b> anadis 26, 286.         | Wellona 247, 413.       | Wirbelwind 284, 329.       |
| <b>W</b> anda 84, 248, 294.      | Welt 40.                | Wirszaitos 248.            |
| <b>W</b> andalen 38, <b>39</b> . | Weltamme 166.           | Wissagist 222.             |
| Wanedonia 89.                    | Weltei 138.             | Wissenschaft 397.          |
| Wandu 234.                       | Weltentstehung 118.     | Wjt, 159, 171, 174, 180,   |
| Wanen 26.                        | Weltgegend 156.         | 183, 187, 211, 264, 358,   |
| Wánj 236.                        | Welthüter 156.          | 403.                       |
| Wappen 169, 819.                 | Weltkugel 138.          | Wjtám 164.                 |
| Warpas 880.                      | Weltmeer 213, 239.      | Witelubbe 210.             |
| Warpelis 260.                    | Weltstier 194.          | Witez 159, 326.            |
| Warpulis 260.                    | Weltuntergang 234, 269, | Withen 326.                |
| Warputis 260.                    |                         | Witislaw 74, 75, 171, 159. |
| Wasser 114, 115, 201,234,        | Wend 326.               | Witolf 246.                |
| 239, 286, 291, 377.              | Wenda, f. Wanda.        | Witolt 154.                |
| Wasserbegiessung 197.            | Wenden 38, 40.          | Wittowia 153.              |
| Wasserfest 118.                  | Wendengräber 308.       | Wittwenverbrennung         |
| Wassergefäss 115.                | Wendische Göttin 26.    | 145.                       |
| Wassergöttin 167.                | Wenna, f. Wasser.       | Wizunas 415.               |
| Wasserkultus 296.                | Werpeja 272.            | Wlacie 368.                |
| Wassernixen 286.                 | Werwolf 320.            | Wladimir 325.              |
| Wasseropfer 292.                 | Wesna 140, 372.         | Wlkodlak 27.               |
| - Wawel 324.                     | Wet 171.                | Wloss, f. Weles.           |
| Wayu 112.                        | Wettrennen 199, 408.    | Woda 292, 381.             |
| Wečernice 270, 861.              | Wettergott 108.         | Wodan 89, 292.             |
| Weczernice 861.                  | Wid 159, 168.           | Wodjany 292.               |
| <b>W</b> éd 107, 160.            | Widderhörner 210.       | Wodna žena 299.            |
| <b>W</b> éda 107, 160.           | Widin 264.              | Wodnjk 299.                |
| Wéšcby Wjtezowé 403.             | Widraz 274.             | Wodný muž 299.             |
| Wéstec 254.                      | Widerhall 260.          | Wőhhanda 76.               |
| Weib 144.                        | Wiesnia 380.            | Wöla 26.                   |
| Weiblicher Kopf 236.             | Wieszczy 390.           | Wölfin 324.                |
| Weibliches Princip 101,          |                         | Woiewoda 18.               |
|                                  | Wichor 276.             | Wojan 390.                 |
| Weihgeschenke 162.               | Wjla 26, 298, 305, 415. | Wolchowec 253.             |
| Weintraube 138.                  |                         | Wolf 192, 187, 820, 821.   |
|                                  |                         | , ,,                       |

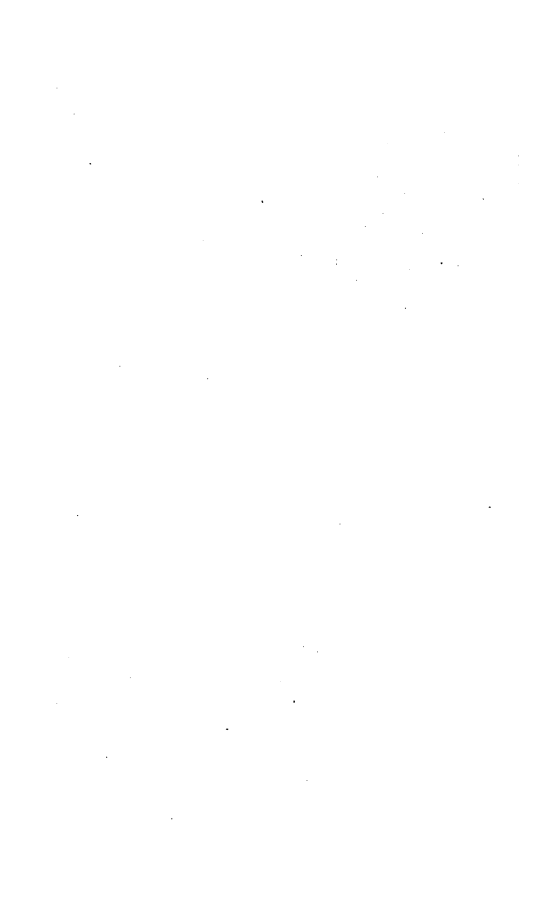
,277.

., 309.

| Wolken 239, 806.        | Zemena 237.               | Zmora 833.                 |
|-------------------------|---------------------------|----------------------------|
| Wološ 27, 868.          | <b>Z</b> emjk 301.        | Zmrzlá 275.                |
| Woloty 326, 869.        | Zemmes Mahti 287.         | Znicz 88, 161, 215.        |
| Wort 320.               | Zemnjk 301.               | Znitch 288.                |
| Wróg 184.               | Zernbog, f. Černoboh.     | Zobten 204.                |
| Wrah 183, s. Černoboh.  | Zernitra 186.             | Zobtenberg 204.            |
| Wrat 116.               | Zernitracica 186.         | Zołotababa 167.            |
| Wurm 188.               | Zernitrapicz 186.         | Zora 179.                  |
| Wýchod 268.             | Zeugung 139.              | Zorice 179.                |
| Wyrwidąb 324.           | Zeugungsgott 113, 130.    | Zoře 179.                  |
| Wyžjnky 878.            | Zibog 125, 336.           | Zozim 379.                 |
|                         | Ziemienikas 226, 291,378. |                            |
| Wir and Chris           | Ziemiobóg 226.            | Zuarasici 122.             |
| Xiężyc 270, f. Mésjc.   | Ziewonia 140.             | Zuatouit, s. Swatowjt.     |
|                         | Zimenik 301.              | Zuentebold 154.            |
| <b>Z</b> áboi 391.      | Zimsterla 274.            | Zuicz 161.                 |
| Zabotus 204.            | <b>Z</b> io 127.          | Zuttiber 318.              |
| <b>Z</b> āhne 260.      | Ziovenia 198.             | Zwaigzde 160.              |
| Zákon 401.              | Zirnita 81.               | Zwaigzdziukaš 215.         |
| Západ 268.              | Zirnitra 186, 252.        | Zwantewith, f. Swatowjt.   |
| Záře 179.               | Zisa 326.                 | Zwentobog, f. Swate-       |
| Zauberbecher 152.       | Zislbog 125, 270.         | boh.                       |
| Zauberblick 285.        | Ziw 127.                  | Zwerge 229, 827.           |
| Zauberbuch 337, 399.    | Ziwena 74, 75.            | Zwerinne 381.              |
| Zauberei 251.           | Ziza 279, ſ. Cica.        | Zweżduch 215.              |
| Zauberer 268, 802, 324, | Zizilia 279.              | Zwicz 161, 215, 220, 209.  |
| 405.                    | Zlatá Bába 141, 856, 118, | Zwjřetnice 270.            |
| Zauberinneu 286.        | 132, 167, 244, 887.       | Zywie, f. Ziwa.            |
| Zauberschlaf 285.       | Zlatá-Lada 356, 241.      | Zywiec 125, 336.           |
| Zaun 156.               | Zlatá-Panj 356, 242.      | Zyzlila 280.               |
| Zažjnky 875.            | Zlebóg 184.               | Želw, f. Zelw.             |
| Zbožj 262.              | Zlodég 17.                | Žjtiwrat 116, 119, 275,    |
| Zcernoboh 151, ſ. Čer-  | Zloveni 39.               | 218, 333.                  |
| noboh.                  | Zlýboh 184.               | Žito 117.                  |
| Zela 120.               | Zlýduch 329.              | Žiwá 26, 27, 75, 121, 242, |
| Zelon 74, 75, 120.      | Złe 185.                  | 244, 125, 279, 886.        |
| Zelu 119.               | Złota Baba,               | Žjwéna 279.                |
| Zelw 119.               | Złota Lada, ) ſ. Zlata.   | Žjwiec 839.                |
| Zemarzla 275.           | Złota Pani,               | Ži <del>wý</del> 125, 836. |
| Zeme 287.               | Zmak 300.                 | Žiza 182.                  |
| Zemé maté 287.          | Zmek 300.                 | Žłydni 829.                |
| Zemek 301.              | Zmok 300, 830.            | Žwaigždunoka 238.          |
|                         |                           |                            |
|                         | •                         |                            |

.

• 



÷ 

